

مَلَكُ

اولیاء نبیر



جوش لائے طکر مگر اک طامی ساف آرت طبلہ محاسنہ طبلہ نوچن

© Kashmir Treasures Collection Srinagar Digitized by eGangotri



# ہمارا ادب

اول یاء نماہ ۲۳

نگران

پوتھ تھا کر

میر

محمد احمد اندرابی

مہماون

محمد اشرف طاک

جموں ایند کشمیر اکٹھ دی آف آرٹ، کچھ اندر پنگو بھر سرکار

ناشر — سیکرٹری جموں و کشمیر پچسر اکادمی

مطبوعہ — جے۔ کے۔ آفیس پرنسپل، جامع مسجد، دہلی 6

قیمت —

کتابت — محمد عباس، محمد انور لولابی، عبدالسلام بٹ

75 00

خط و کتابت کا پتہ :

محمد احمد لارڈی

ایڈیٹر شیرازہ

جموں و کشمیر پچسر اکادمی

لال منڈی سینگر

سرور قی:

احمد

# فہست

|     |                    |                                |
|-----|--------------------|--------------------------------|
| ۲   | محمد احمد لند رابی | حرف آغاز                       |
| ۵   | تہنہ انظامی        | حضرت جلال الدین بخاریؓ         |
| ۳۶  | مرغوب بانہائی      | مخدوم جہانیاں جہانگشت          |
| ۶۲  | غلام بنی اشش       | حضرت شیخ نور الدین و مکارؓ     |
| ۷۵  | محمد صدیق نیاز مند | حضرت بابا نصر الدین رشیؓ       |
| ۹۷  | مرغوب بانہائی      | حضرت خواجہ میر مبڑا زرؓ        |
| ۱۰۸ | تہنہ انظامی        | حضرت بابا حیدر تسلیم مولیؓ     |
| ۱۵۱ | محمد صدیق نیاز مند | حضرت حاجی سید محمد مراد بخاریؓ |
| ۱۶۱ | مرغوب بانہائی      | حضرت مولوی شیخ احمد چاگلیؓ     |
| ۱۶۶ | شوکت حسین کینا     | حضرت سید محمد امین اویسیؓ      |
| ۱۸۶ | غلام رسول شولا     | حضرت حافظ املا محمد بصیرؓ      |
| ۱۹۶ | غلام بنی کینگ      | حضرت خواجہ عبدالرّحیم قادریؓ   |
| ۱۹۸ | غلام رسول جان      | حضرت بابا داؤد مشکوحتیؓ        |
| ۲۱۶ | مشور بانہائی       | صوبیہ حبوب کے اولیائے کرام     |

# حُجَّفِ آغاڑ

"ہمارا ادب" کے اوپر انبیاء کی چوکتی جلد اگرچہ تدرست تائیر سے پیش کی جھار ہے ہے یا،..،  
ہمیں اس بات کی خوشی ہے کہ ہمارتے فلمکاں والے نے مواد کی عدم دستیابی کے باوجود ہم سے  
بھر لپر تعاون کیا، جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ ہم یہ جلد قایمین کی خدمت ہیں پیش کر سکے۔  
پہلی تین جلدیں کی طرح اس بار بھی نہ صرف مادی سے تعلق رکھنے والے بلکہ پوری، بایت  
کے اہل قلم حضرات سے بزرگان دین کے متعلق مضامین لکھنے کی استدعا کی ختنی بیکس جو  
مضامین ہمیں وصول ہوتے ان میں سے ہم صرف درجن بھری اس جلدیں شامل اشاعت کر سکے۔  
شاید اسی لئے مضامین تسلسل اور کرونو لو جیکل طریقے شائع نہیں ہو پاتے۔

یہ بتا ناصر دری لگاتا ہے کہ ایسے مضامین جن میں صرف کشف و کرامات کو لے کر ہی  
بہت کچھ قسم کیا جیتا تھا، شامل نہیں کئے گئے اس سلسلے میں ہم اپنے قلمی مجاہیدین کو ذمہ دار نہیں  
ٹھہر اسکے تکون نکھر ہمارے سر کاری یہم سر کاری اداوں یا بھی کتب خالوں میں جو بھی تذکرے ذیزع  
 موجود ہیں ان میں اگرچہ کمی ایک بزرگوں کے بارے میں تفصیل انکے حالات زندگی کے علاوہ  
انکی دینی خدمات وغیرہ پر بھی روشنی ڈالی گئی ہے لیکن اکثر بزرگوں کے بارے میں بہت کم ہی ایا،  
ادھر صفحے پر اچندر سطور پر یہ اکتفا گیا ہے اور اس "مواد" کو بنیاد بنا کر اگر مضامین لکھے جائیں  
تو ظاہر ہے کہ ان میں کشف و کرامات کو بھی جگہ ملے گی۔

ہمیں اس بات کا بھر لپر احساں ہے کہ صہون انگار حضرات کو علمی و ادبی اداروں یا بخی  
کتب خالوں سے زیادہ مواد فرمہ میں ہو رہا ہے اور مواد کی عدم دستیابی اس سلسلے کو اک  
بڑھانے میں مانع ہو رہی ہے گو کہ ہماری کوشاںی یہی ہونگی کہ ازم اولیا بمنزہ زیادہ ایک جلدیں  
ترتیب بینے کی سعادت حاصل کریں لیکن شرط مواد کی دستیابی ہے۔

اس جلدیں شامل مضامین کے بارے میں ہمیں آپ کی نسبتی آرا کا انتظار رہے گا تاکہ  
انکی روشنی میں اگر خدا نے چاہا، آئندہ جلدیں ترتیب دی جاسیک۔

# حضرت جلال الدین بخاری مخدوم جہانیان جہانگشت

سالوں میں صدی ہجری کا زمانہ تھا جب آل رسولؐ کا ایک بڑا گروہ جو کو وسط ایشیا نی ریاستوں کی سریزروادیوں میں سکونت پذیر تھا نے تمام تر آرام و آسائش ترک کر کے رخت سفر باندھا تاکہ مختلف اطراف میں جا کر اپنے جد پر انوار کے لاتے ہوتے دین میں کی ترویج و اشاعت میں اپنا مقدار بھر حصہ ادا کر سکے۔ ان برگزیدہ ہستیوں میں میر سید حبیبؒ میر سرخ جلال الدین بخاریؒ اور بہت سارے سادات کرام بھی شامل ہیں جن کی تعداد سیکروں میں بتائی جاتی ہے۔ ان سادات حضرات نے مدد و دے چند بزرگان کے برصغیر میں اگر بیس پر مشتمل سکونت اختیار کی۔

میر سرخ سید جلال الدین بخاریؒ کے خاندان کو بخارا میں ایک ایشیائی خلیفہ حاصل کئی۔ یہ خاندان علم و فضل کے علاوہ زہد و تقویٰ کے لئے بھی مشہور تھا، حضرت میر سرخ "سدات حبیبی" میں سے تھے۔ آپ بخارا سے بہت کر کے میان تشریف لاتے۔ "اخبار الاحیاء" میں درج ہے کہ آپ بخارا سے بھکر پاکستانی بخارا کے ایک شہر آتے۔ بھکر میں جب آپ مقیم رہتے تو ایک رات حضرت سروبر

وہ راٹھپور میں بیانہ و مکم کی زیارت سے مشرف ہوئے حضور پر نو ۳ زانہی حکم دیا کہ وہ سید بدال الدین کی صاحبزادی سے عقد کر لیں یا ساتھی ہی ساتھی سید بدال الدین کو بھی اسکی بشارتی یہ بشارت پاکر آئیوں نے صد - الدین خلیفہ کی صاحبزادی سے عقد کیا اور اس کے بعد آپ ملتان تشریف لے گئے "شخہ الکرام" میں رقم ہے کہ بھکری میں ان کے ساتھ ان کے دوستیے بھی تھے جو سخارتے آپ کے ساتھ آئے تھے ایک کا نام میر سید علی اور دوسرے کا نام میر سید جعفر تھا۔ خوبصورت الاصفیاء میں درج ہے کہ یہ دونوں چھانی بھکر سے واپس سخارا پلے گئے۔

ملتان میں حضرت سید جلال الدین سخاریؒ نے ایک نتیٰ زندگی شروع کی۔ ان دنوں شیخ الاسلام حضرت بہاؤ الدین ذکر یا ملتانیؒ کی خلافاً اطراف و اکناف میں دُور دُور تک مشہور تھی۔ یہ خالقہ بہ صغیر میں سلسلہ سہ رویدہ کا پیغام پہنچاتے میں نمایاں تھی۔ چنانچہ سید جلال الدین سخاریؒ جب ملتان آتے تو اسی خالقہ میں مقیم ہوتے۔ حضرت شیخ بہاؤ الدین ذکر یا کے وقت حق پرستی پر بیعت کر کے عبادت، ریافت اور مجاہدات میں مشغول ہو گئے اور جلد ہی "سیارِ معرفت" مشہور ہوتے۔ حضرت ذکر یا ملتانیؒ نے ان کو خرقہ خلافت سے سرفراز کیا۔ آپ تیس سال اپنے پیر و مرشد کی خدمت میں حاضر ہے اور ان کے فیوق و برکات سے مستفیض ہوتے ہے۔

ایک دن کا واقعہ ہے کہ ملتان میں سخت گرمی تھی، لُو

چل رہی تھی حضرت سیدؒ کو موسم کی یہ رحمی دیکھ کر سخارا کی برف باری اور سُخنڈی ہوا تین یاد آتیں۔ آپ کے پیر و مرشد حضرت بہاؤ الدین ذکر یا ملتانیؒ کو صفاتے باطن سے آن کا حال معلوم ہوا۔ اُہنوں نے اسی وقت اپنے ایک غاذیہ کے مسجد میں بھیج دیا۔ اسکو یہ لذت فرمائی کہ صوفیہ

پیٹ کر مسجد کے صحن میں جھاڑ دیں۔ خادم نے حکم کی تعمیل کی۔ اتنے میں بادل  
منودار ہوئے۔ خوب بارش ہوتی اور اولے گرے لیکن مسجد کے باہر بارش  
ہی ہوتی اور نہ اولے گرے

نہر کا وقت ہوا تو حضرت شیخ ملتانی مسجد میں آئے حضرت سید  
کو دیکھ کر سکلاتے اور ان سے پوچھا ”کہیے سید کہ ملتان کے اولے بہتر ہیں یا بخارا  
کی بر ق؟“ اُنہوں نے درست بستہ عرض کیا۔ اس صورت میں ملتان کے اولے سودجہ  
بہتر ہیں۔ اپنے مرشد کی بہائیت کے موافق ان کے وصال کے بعد شیخ مدر الدین  
عارف کی اجازت حکم سے سید جلال الدین میر شریح ملتان کی سکونت نزک کر کے  
اوچہ یوکہ ملتان کے نزدیک ہی ایک اور شہر تھا مستقل طور سکونت پذیر ہوتے  
حضرت سید جلال الدین شریح یہاں اکر رشد و بہائیت کے منبع بن  
چکے تھے۔ ریاست کا سلسلہ بھی جاری اساری تھا کہ رتبہ کائنات کی طرف سے بکلاوا  
آیا اور اپنے ۹۵ سال کی عمر میں ۱۹ جادی الاول ۳۹۰ھ ۲۰ مئی ۱۲۹۱ھ عکوحلت  
کر کے انا سید و انا الیہ راجعون۔ حضرت کامران پیر الوار اوچہ میں ہی ہے اور آج  
لہ اوچہ میں زمانے میں ایک بالوقن ہشتھا۔ سلطان محمود غزنوی کے زمانے میں اوچہ تشریف  
لائے اور وہیں رہنے لگے۔ یہاں کے ایک بزرگ شیخ صفی الدین گازروی جو مشہور و معروف صوفی  
صافی حضرت خواجہ ابو الحسن گازروی کے بھانجے اور سید نہیں ان کو علم حدیث پیر طبری عبد تعالیٰ  
صفی گازروی نے اوچہ میں ایک خالقاہ اور مدرسہ قائم کیا۔ ناصر الدین قباچنے اوچہ شہر کو بہت  
ترقی دی۔ وہ اوچہ اور ملتان کا گورنر تھا۔ اس کے زمانہ میں اوچہ میں علم و ادب کے حنفی جاری تھے  
شعر و ادب کی محفلیں منعقد ہوتی تھیں علماء و فضلاء شغراً اور حکماً کی تعداد میں اوجہ میں ناصر الدین قباچہ  
کی دادو ہش اور انعام و اکرام سے مالامال ہوتے تھے اوجہ درس و تدریسی کامبھی لاکیز مکر تھا۔ مدرسہ  
گازروی کے علاوہ مدرسہ فوزیہ کا نام بجا کر کا فتح اعلیٰ میں تھا

تک رجوع کا ہدایت خاص و عام بنا ہوا ہے۔

حضرت یہر سرخ کے چھ فرزند تھے لیکن ان میں اس سے بڑے سید یہر احمد کبیر بخاریؒ آپ کے جانشین ہوتے۔ حضرت یہر احمد کبیرؒ بہت بڑے صاحبِ کشف و کلامات بزرگ تھے۔ آپ خوفِ خدائیؒ کی وجہ سے کبھی باستر پر تھیں سوتے تھے سردی اور گرمی میں کوئی پکڑا اور ٹھلیتے تھے اور اسی پر التفاکر تھے۔ ہر روز قرآن شریف دوبار نتمم کرتے ایک دن میں اور ایک ارت میں رسماز میں یا قرآن شریف تلاوت کرتے وقت عموماً اشکیار رہتے۔

حضرت سید کبیرؒ کے بہت سارے مرید اور فلق اقار تھے۔ انہوں نے اپنے میں ایک خالقہ قائم کی جوان کے نام پر احمد کبیر سہروردی کی خالقہ کے نام سے مشہور ہوتی۔ اس وقت اپنے میں دو خالقا ہیں اور یہی تھیں۔ ایک خالقہ حضرت جمال خندان روشی اور دوسری گاڑ رونی کی۔ ان تینوں خالقا ہوں سے حقیقت و معرفت کے حشرے آبلئے تھے۔

اگرچہ اوجہ ملستان کے شاہی درباروں میں جاہ و جلال اور شان و شوکت کے نظارے دکھائی دیتے تھے تو خانقاہوں میں بے تاج و بے سریر یادشاہ شمع ہدایت بن کر اصلاح باطن میں مصروف کارتھے اُن کا دبدبہ اور ان کی شان سلطین وفت کو اُن کے سامنے سرجھ کاتے بپنجبور کرتی تھی۔

اوچہ و ملکان کا یہ مذہبی و روحانی نقشہ پیش کرنے کے بعد ہم اس  
خاندان سعادت کے ہمرا درختان کا ذکر کر رہے ہیں اور یہ آفتاب روحانیت ہیں میر  
سید جلال الدین حسینی مخدوم چہابیاں چانگٹت بخاریؒ۔ آپ حضرت شیخ سید  
احمد کبیر صاحب بخاریؒ کے فرزند ارجمند ہیں۔

کو جعراست کو اُوچھیں پیدا ہوتے۔ میر سید احمد کبیر نے اپنے فرزند کو بشیخ  
 جمال الدین خدا رُوگی خدمتِ اقدس میں بیکر ان کے قدموں میں دالا اور ان  
 سے پچھے کئے تھی میں دعا فرمانے کی درخواست کی حضرت خندل رُونے دعا و خیر ملنے  
 کے بعد کہا۔ یہ پچھے دنیا میں بزرگی اور عظمت کا مالک ہو گا۔ اسکی بزرگی شہر آفاق  
 ہو گی۔ بزرگوں میں اس کی حیثیت ویسی ہو گی جیسی راتوں میں شبِ برات کی یہ  
 حضرتِ جمال خندل رُو ایک بلند پائی میغفرمودھرث ہونے کے ساتھ ساختہ  
 ایک قد آور اور باکمال درویش تھے۔ وہ حضرتِ صدر الدین عارفؒ کے مرید و علیفہ  
 تھے۔ حضرتِ صدر الدین عارفؒ کو اپنے والد بزرگوار حضرت ذکریا ملتانیؒ نے وصیت  
 فرماتی تھی کہ جمال خندل رُوگی بطور خاص تعلیم و تربیت ہونی چاہیتے۔

یہی حضرتِ یعنی جمال خندل رُو ایک دفعاً پنی خانقاہ میں اپنے مقیدین  
 کے، جوہم میں درس و تدریس میں مختص تھے۔ اپنے مریدوں کو اسرارِ حقیقت اور  
 اور آداب طریقیت کے رسموز بیان فرمادہ ہے تھے کہ ایک بزرگ ایک سال سالم  
 پچھے کو ساتھ لیکر حاضر ہوتے۔ پاپ پیٹا سلام کر کے محفل درس میں شامل ہو گئے  
 رسموز صورفت بیان فرمانے کے بعد جب حضرتِ جمال خندل رُونے محفل میں بیٹھے  
 لوگوں پر ایک بھرلو زنفر رُوالی اور اٹھ کر بیوں میں کھجوریں تقسیم کیں کیوں کہ انہیں  
 عادت تھی کہ مہماںوں میں کھر میں موجود کھلانے کی کسی بھی چیز سے اُن کی خاطر  
 لواضع فرماتے تھے۔ چنانچہ حاضرین کھجوریں ادب سے کھلتے لگے۔ کھجوریں کھلتے  
 گئے اور گھٹیلیاں ایک طرف پھینکتے گئے۔ اس سال سالم پچھے کے حصے میں جو کھجوریں  
 آپسیں وہ آس نے گھٹیلیوں کے سمجھتے کھایاں۔ حضرتِ خندل رُونے جب یہ  
 دیکھا تو انہوں نے مسکرا کر دری کے کوئنا طلب کر کے پوچھا۔ کیا وجہ ہے کہ تم  
 نے کچوریوں کے سبب کھا کر

اُس پنجھے ادب و احترام کے ساتھ جو بیاعرض کیا۔ ”جو حیر آپ کے دست مبارک سے ملے وہ تبرک ہے۔ جو کمبوڑا آپ نے دب بھلاں کی گھٹتی میں کیسے کھینکت یہ تو سرسر بے ادبی تھی۔ ”پنجھے کا جواب ٹن کر حاضرین مجلس سونج میں پڑھ کر کہ اس کم سن کو یہ ادب کس نے سکھایا۔ لیکن حال خندان روکی خوشی کی کوتی اہتمامہ تھی۔ اہنوں نے کمن لڑکے کو پاس بلایا، اور سر پر ہاتھ پھیکر اور پیشانی پر بوسہ دیکر بہت سی دعائیں دیں اور ساتھ ہی پیش گوئی فرمائی کہ ”تم وہ صاحب زادے ہو جو باپنے خاندان اور پیشانی کے خاندان کا نام روشن کر لے گا۔“

حضرت خندان روکی اس پنجھے کے حق میں کی گئی پیش گوئی صحیح تابت ہوئی جو علوم ظاہری و باطنی سے فارغ التحصیل ہو کر ولی زمان اور سردار کاملان ہوا۔ اہنوں نے اپنے چشمہ فیض سے ایک عالم کو سیراب کیا اور مخدوم جہانیاں جہاں گشت کھلائے۔

آٹھویں صدی ھجری میں بر سفیر ہند و شان میں کمی القبابات و جوہ پذیر ہوتے۔ علاؤ الدین طلبی نے اپنے بھیجا جلال الدین خلی کو تہریج کر کے دہلی کے تخت پر قبضہ جمایا۔ طلبی سلطنت کے زوال کے بعد خاندان لخلق کے عروج کا زمانہ بھی اسی صدی کا واقع ہے لیکن علاؤ الدین طلبی کے زمانے کا ایک اور احمد واقف حضرت جلال الدین مخدوم جہانیاں جہاں گشت بخاری کی ولادتِ بسادت ہے۔ حضرت کا نام نامی آپ کے والد کے نام پر جلال الدین رکھا گیا اور ان کی کنیت ابو عبد اللہ ہے۔ مخدوم جہانیاں اور جہاں گشت ان کے القاب یہاں۔

لہ۔ مخدوم جہانیاں کی وجہ سے یوں بیان کی گئی ہے کہ ایک سال عید کی شب کو آپ حضرت شیخ ذکر یا ملتانی کے مزار مقدس پر یاد ہی میں مشغول ہے۔ صبح کے وقت حضرت ہیرونے عیدی منگی تو مزار مبارک سے جواب ملا ”مخدوم جہانیاں ہو۔“ پھر آپ حضرت شیخ مدظلہ الدین عارفؒ کے مزار پر حاضر ہوتے۔ ماں سمجھی عیدی منگی تو وہاں سے کہہ دیا تھا مسلمانوں کے لئے ”آپ نے جو اپنے ایک بزرگ مزار پر حضرت شیخ کن بن الیعنی بالفتح“

حضرت چنانگشت نے ابتدائی تعلیم اپنے والد حضرت میر سید احمد کیم بخاریؒ  
 سے حاصل کی۔ پھر سات سال کی عمر میں جب اپنے والد رحمہ تھے انہیں حضرت شیخ کمال الدین  
 حدث خندال روؒ اور اوجھ کے قاضی شیخ بہاؤ الدینؒ کے پاس جو کہ بلند پایہ محدثین میں سے  
 تھے تھے تو آپ نے ان کے پاس اکتساب علم کیا۔ شیخ فخر الدین گازرویؒ اور  
 مولانا مشکس الدین اوجھ ان کے ہم درس رہے۔ شیخ بہاؤ الدین سے ہدایہ اور یزودی  
 پڑھ رہے تھے کہ ان کا انتقال ہو گیا اور ان کی وفات کی وجہ سے بیق ادھورا ہی رہ گیا  
 اور حضرت مخدومؒ اب مزید تعلیم کی غرض سے ملتان پلے گئے جہاں ان دونوں حضرت مولانا  
 عارفؒ کے فرزند حضرت شیخ مرنک الدین ابوالفتح اپنے والد کی جگہ سجادہ نشین تھے چوں کہ  
 حضرت شیخ کا خالدان حضرت میرؒ کے والد اور دادا کے ارادت مندوں میں سے تھا یہی  
 وجہ تھی کہ جب حضرت مخدوم جہانیاں ملتان پہنچے تو حضرت ابوالفتح انہیں دیکھ کر بیٹت  
 ہی خوش ہوتے۔ جناب میرؒ کا تعارف اپنے ارادت مندوں میں سے ان الفاظ میں  
 کرایا۔ حضرت شیخ جلال الدین بخاریؒ کا پوتا ہم سے ملاقات کرنے کی غرض سے ہنسیں آیا  
 ہے بلکہ آپ تحصیل علم کے لئے آتے ہیں۔

حضرت شیخ کی آپ پر شفقت اور مہربانی کا اندرازہ اس بات سے بخوبی  
 کیا جاسکتا ہے کہ انہیں خلقاہ کے بھارتے مدرسے میں ظہر لیا اور خلقاہ کے بھانتے ان کے  
 کھانتے کا انتظام گھر سے کیا۔ اچار، روٹیاں اور آنٹام کا ایک پیالہ روزانہ انہیں ملتا

کے مزارِ شریف پر حاضری دی لوائی سے کبھی عبیدی مانگی وہاں پر بھی وہی جواب ملا۔ مخدوم جہانیاں ہرؒ مزارت  
 پر حاضری کے بعد جب آپ والپن ہوتے تو راستے میں جو کرتی بھکاری تھی کہ حضرت میرؒ کا طرف اشارہ کر کے کھٹا کرہے  
 مخدوم جہانیاں ہیں۔ جیاں گشت کا وجہ یہ ہے کہ حضرت مخدوم جہانیاں نے دینا میں میر سیامت فرما لائی تاکہ یہ گھومن پھر پہنچت  
 پہنچت۔ لے کر صوفیہ تکریم اور عالمیت عطا سے فومنی رکات حاصل کیں اس طرح سے ایں ان دونوں القاب سے مخدوم  
 جہانیاں جہانگشت پرکارے جانے لے۔

نھا۔ آشام کا پیالہ میوں کے ساتھ گھر، مادودہ کے ساتھ تیار کیا ہوا ہوتا تھا۔ حضرت شیخ  
 نے آپ کی تعلیم و تربیت پر خاص توجہ دی اور ان کی تعلیم کے لئے شیخ موسیٰ اور مولانا  
 محمد الدین کو مقرر کیا جن سے حضرت مخدومؐ نے "ہدایہ" اور "بیزوڑی" پڑھی اور ان کے  
 مفہمات کو سخوبی سمجھا۔ ملتان میں ایک سال قیام پذیرہ رہنے کے بعد حضرت شیخ ابوالفتحؐ  
 نے انہیں اپنی خاص کششی کے ذریعے اوجہ واپس روانہ کیا۔ اس کے بعد حضرت مخدومؐ نے  
 تسلیم رووفی الارض فنظر کی تعلیم میں جب ارض رپ کائنات کی سیرو بیاحت شروع کی۔  
 انہوں نے دولن بیاحت بھی حصول علم کا سلسلہ جاری رکھا۔ مدینہ منورہ میں شیخ مدینہ  
 عبداللہ مطہریؐ اور مکرم عظیم میں شیخ مکرم عبداللہ یانیؐ سے مختلف علوم ظاہری و یاطئی حاصل  
 کئے آپ نے شوکارہ میں حضرت شیخ شہاب الدین سہروردیؐ کے خلیفہ شیخ شرف الدین محمود  
 تستریؐ سے "علوم المعرف" کا درس لیا۔ اس طرح آپ نے صرف و خوبی خوب و اقبالیت حاصل  
 کی۔ آپ نے قرآن کریم کی ساتوں قرائیں سیکھیں۔ عربی زبان پر اتنا دست رس حاصل کیا  
 کہ عربی بلا کلف بولتے تھے۔

علوم ظاہری کی تعلیم کے بعد آپ نے علوم یاطئی کی طرف پوری توجہ دی چونکہ  
 آپ کے والد میر سید حضرت احمد کبیر بنخاریؐ اور والد امیر سید جلال الدین بنخاری صریحؐ  
 سہروردی سلسلہ سے والیتہ تھے۔ سہروردی سلسلہ کی ابتداء حضرت شہاب الدین سہروردیؐ  
 سے ہوئی یہکن پر صغیر میں اس سلسلہ کو روشناس کرنے، اسے پھیلانے اور مستحكم بنانے  
 میں حضرت پہاڑ الدین ذکر یا ملتانیؐ کی بارکت ذات کو یہت بڑا عمل ہے اُن کے وہاں  
 کے بعد ان کے صاحبِ زاف حضرت شیخ رکن الدین ابوالفتحؐ نے سجادہ نشین  
 آپ نے فلسفہ منہبی بحسن و خوبی سر انجام دیتے۔ حضرت مادرؐ کے العذر ان کے  
 صاحبِ زادے حضرت شیخ رکن الدین ابوالفتحؐ کے زمانہ سجادہ کی میں سلسلہ  
 سہروردیہ بام عزوج پر پہنچا۔

حضرت میرنے ہروردی سیدلہ بیس بیعت اپنے والد محترم  
کے کی اور سبھ را پینچھیا حضرت میر سید صدر الدین بن مخاری المعروف محمد غوث  
سے خرقہ پہنا۔

- حضرت مخدوم نے خود فرمایا ہے کہ ہم نے بیس بزرگوں سے خرقہ پہنیا  
ہے ان بیس بزرگوں میں سات بزرگ ہروردی سید کے ہیں جن کے اسماء کرامی ہیں:-
- میر سید احمد کسیر مخاری ہروردی - آپ حضرت مخدوم کے والد کرامی اور حضرت  
شیخ صدر الدین عارف کے ملیقہ ہیں۔
- حضرت شیخ رکن الدین ابو الفتح جو حضرت شیخ صدر الدین عارف کے فرزند خلیفہ  
اور سجادہ نشین ہیں۔

- شیخ قوام الدین (بذریعہ خط) آپ حضرت شیخ رکن الدین ابوالفتح کے ملیقہ ہیں
- حضرت عبد اللہ یاقوتی - مکمل عظیمہ کے شیخ مکہ۔
- حضرت عبد اللہ مطہری - مدینہ منورہ کے شیخ مدینہ
- شیخ شرف الدین محمود شاہ جو حضرت شیخ شہاب الدین ہروردی کے خلیفہ ہیں
- حضرت شیخ بزم الدین کبری (رویاء میں)

ان کے علاوہ تیرہ مشائیخ اور ہیں جن کے حضرت میرنے خرقہ  
خلافت پہنا۔ ان حضرات کے نام لوں بیان کئے گئے ہیں:-

- حضرت میر سید محمد مخاری • حضرت شیخ نظام الدین اولیاً رویاء  
میں) • حضرت شیخ قطب الدین متور (بذریعہ خط) • حضرت شیخ  
نفیر الدین چراغ دہلوی • حضرت شیخ ابوالحق گازروی • حضرت فیضہ  
بصائل و قطبی عدنی • حضرت شیخ امام الدین • حضرت شیخ حمید حسینی  
• حضرت شاکر بیگ فرازی • شیخ بزم الدین مصلحہ

رویاء میں) ۔ حضرت احمد الدین چنیوی اور حضرت شیخ نور الدین ہرلائی<sup>ر</sup>

## سیر و سیاحت:

جیسا کہ اوپر درج کیا گیا کہ "تسیرو فی الارض پیر عمل بیرون ہوتے ہوئے حضرت میر"  
نے بہت سیر و سیاحت فرمائی "خود مفتة الاصفیاد" میں آیا ہے کہ آپ نے مصر، شام  
بلخ، سمندر، خراسان وغیرہ ٹالک کا سفر کیا اور بہت سے نامور مشائخ سے فائدے  
اور نعمتیں حاصل کیں۔ کتنی دفعوں جب بیت اللہ کو گئے ان میں سے بعض رحلج اکبر تھے۔  
سیر و سیاحت کے کچھ واقعات کا ذکر کرنا یہاں نامناسب نہ ہو گا

تاکہ حضرت میر کے سیاحتی پہلو کو وضاحت کے ساتھ سمجھنے میں آسانی ہو۔  
"اخبار الاخبار" میں آیا ہے کہ سلطان محمد تقیؑ کے عہدِ حکومت میں آپ شیخ الاسلام  
کے منصب پر فائز ہوتے اور آپ کے لئے بیوستان اور اس کے مضافات کی  
منڈ خالقہ محمدی مخصوص ہوئی۔ کچھ عرصے کے بعد آپ نے سب کچھ ترک کر کے کعبہ رفیق  
کا سفر انتیار کیا۔

حضرت چنانچہ شیخ الاسلام کے اس جلیل القدر عہدہ

لے یاد رہے کہ شیخ الاسلام کا عہدہ بہت اہمیت کا حامل تھا۔ فقر اور درولشیوں کو جو  
و ضایف ملتے تھے۔ ان کے متعلق احکامات جاری کرنا اور یہ ان کی دیکھ بال کہ وضالف  
صحیح اور جائز طور پر خرچ ہوتے ہیں یا نہیں۔ یہ سب امور شیخ الاسلام کے  
زوال فی می شامل تھے۔ شیخ الاسلام اور قاضی القضاہ میں کمزد ہی امور کی حفاظت  
کیا کرتے تھے اور اجراء احکام شرعی پر زور دیتے تھے۔ شیخ الاسلام کا عہدہ باوقار تو تھا  
ہی اس کے علاوہ بالترکی سمجھا جاتا تھا۔ فقر، الحاد، شرک اور بدعت کا النداد اسی مکمل کے ذیلے  
ہوتا تھا۔

سے کیوں استعفے دیا۔ اور سفر کیوں اختیار کیا۔ اس کے متعلق حضرت میر خود الدار منظوم نے ترجمہ ملفوظ المخدوم میں فرماتے ہیں۔ "سلطان محمد تغلق نے محمد کو شیخ الاسلام بنایا ہم خانقاہ میرے تصرف میں کر دیں۔ شیخ رکن الدین ابوالفتح (محمد کو خواب میں دکھاتی دیے کھانا تو جو کو چلا جائے تو عرق ہو جائے گا۔ صبح کو شیخ کے اسمان نے ہما۔ جلد روانہ ہو جا کیا تیاری کرتا ہے۔ شیخ نے تجھے اشارہ کیا ہے۔ میں نے مخدوم والدے اپا زت چاہی اور روانہ ہو گیا۔ میرے پاس کوئی وسیدہ (یعنی خرزج کے لئے تربیہ) نہ تھا۔

- کہ معظلمی قیام کے دوران حضرت میر کا ذریعہ معاش کتابت سخا۔ بہت سارے مشارع و حدیثین سے فیضیا ہوتے۔ خاص طور آپ کے استاد شیخ مکہ عبداللہ یافیؒ آپ پر بہت ہی ہمہ ربان رہے

- مدینہ متورہ میں حضرت مخدومؓ نے دو سال قیام فرمایا۔ اس قیام کے دوران آپ نے عبد اللہ مطہریؒ سے "عوارف المعارف" کا وہ ستح پڑھا جو حضرت شیخ شہاب الدین ہبودیؒ کے مطالعہ میں رہا تھا۔ ایک دفعہ سیمینوئی میں امامت کرنے کا شرف بھی حضرت میر مخدومؓ کو حاصل ہوا۔

- عدن پریخ کر آپ فقیہہ بصال قطبہ عدن سے ملے۔ حضرت مخدومؓ فرمیتے ہیں کہ وہ بیمار تھے اور چند دن بعد وفات پائی۔ اُن کی وفات کی تیسری رات میں نے شیخ رکن الدینؒ کو خواب میں دیکھا۔ آپ نے محمد کو خرقہ پہنایا اور فرمایا کہ فقیہہ بصال

۱۰۔ غور طلب بات یہ ہے کہ شیخ الاسلام ہو کر سبھی جب آہنوں نے عزم سفر کیا تو ان کی جیب میا روپیہ پیسہ نہ تھا۔ ایک عزیز نوجوں کو روانہ ہوا تھا۔ اس کے گھروالے اُسے واپس لے آئے وہ لوٹ آیا، وہ زادراہ محمد کو دیا۔ میں پیادہ تھا، گھوڑا دیا لیکن میلتے وہ گھوڑا مولانا ناظم الدین کرڑہ کو دیتا۔ وہ ماروئی تھے۔ ہبھیں لوٹ آئے۔ اور دعا لوپا دیا۔

کو تیسرادن ہے یہ خرقہ فہریبِ بصل کے چھوٹے بیٹے کو بہنا دینا۔

عدن سے آپ میں تشریف لے گئے وہاں ایک پہاڑ پر بیٹھے تو ایک غار دیکھا۔ اذان کی آواز سن کر جب آپ اس غار کے اندر چل گئے تو ایک ڈری جماعت کو نماز پڑھتے دیکھ کر متبحب ہوتے۔ نماز ادا کرنے کے بعد ایک شخص سے ملنے تو پوچھتے پر اس نے جواب میں بتایا کہ جو لوگ یہاں نماز پڑھنے آتے ہیں وہ سب کے سب ابدال ہیں۔ حضرت میرؒ نے جب اس شخص سے پوچھا تھم ہر یہاں کیوں نہیں ہے تاکہ لوگ تم سے فائدہ اٹھائیں تو اس شخص نے جواب دیا کہ "میرے پاس ایک موڑی گتا ہے اس کو میں نے قید کر لیا ہے تاکہ وہ کسی کو کاٹ نہ کھاتے جب یہ نیک ہو جائے گا تو اس کو آبادی میں لے جاؤں گا۔"

حضرت مخدومؓ اُس کے جواب سے بہت خوش ہوتے۔ حضرت سمجھ رکھتے کہ موڑی کتنے سے اُس کی مراد اس کافی ہے۔ اُس شخص نے اپنے نقش کو ٹراکھا۔ لوگوں کو یہاں نہیں کہا کہ لوگ بُرے ہیں اس لئے اس نے خلوت اختیار کر لی ہے۔

مدائن، بلخ، خراسان، نیشاپور، بصرہ، کوفہ، بحرین، سمرقند اور تبریز کی سبھی میں اپنے سیاحت کی۔

گازرون میں حضرت میرؒ نے ابو الحسن گازرونیؓ کے مزار پر حاضری دی اور شیخ امام الدینؓ سے بھی ملنے۔ آہنونے اپنے بھائی شیخ امام الدین گازرونیؓ کا سجادہ، مقرابض، عصا غرض یہ کہ تمام امانتیں حضرت میرؒ کو دیں۔

شیراز میں حضرات مخدومؓ سے لوگ بیٹی پڑھتے تھے۔ اول الامر کے متلق حضرتؓ نے ایسی یاتیں بیان فرمائیں کہ جب بادشاہ نہ نہاد نہ بہت خوش ہوا وہ آپ سے ملنے چلا آیا اور چاندی کی طشت میں سونے اور چاندی کے سیکے آپ کو نذر کرتے ہوئے حضرتؓ نے قبول فرمائے کہ بعد میتوں جو ہر یہیں تلقیم کرو یہی۔

حضرت میر صاحب بیروی نالک سے تشریف لاتے تو بر میغیر میں  
بھی سیرو سیاحت فرمائی۔ مختلف اوقات میں مختلف معماں اپنی آمد سے  
زینت بخشی۔ دہلی کمی مرتبتہ تشریف لے گئے۔ سمجھا اور الور سمجھی گئے (پیکاٹ فی خجاہ)  
کے ایک قصہ ٹھہر پسخ کر حضرت مخدوم رنے فیروز شاہ غلق سے باعیوں  
کو معافی دلائی۔ جوں پور حضرت میر مخدوم دو مرتبہ تشریف لے گئے۔

مُدْنَان تو آپ کمی مرتبتہ گئے۔ مُدْنَان میں حضرت کی تعلیم بھی ہوتی  
مُدْنَان میں حضرت بیہقی الدین ذکر یا اور حضرت شیخ صدر الدین عارف کے مزارات  
برائش حاضری دیتے ہیں۔ آپ کے پیر و مرشد حضرت شیخ رکن الدین ابو الفتح  
کامزار پیر الاول بھی مُدْنَان میں ہی ہے۔ مُدْنَان آپ حضرت کے بیرون عظام کا  
ملن ہے۔

حضرت مخدوم چانیاں جہاں گشت بخاری نے جہاں افغانستان  
ایران، ترکی، عراق، سعودی عربیہ اور نشام ولیناں: نانسند و کاشقر، پین اور  
دوسرے نالک کی سیرو سیاحت فرمائی، ہاں کشمیر بھی ان کی تشریف آوری اور  
فیوض و برکات سے مستعفی ہوا ہے۔

بانی مسلمانی حضرت میر سید علی ہمدانی کے والد کشمیر ہونے سے کوئی  
بیست سال پہلے یعنی سلطان علاء الدین کے دور حکومت میں ایک یہت ہی  
یلتہ پاہی سید علی نژاد والد کشمیر ہوتے اور زمانہ تھا ۱۳۰۰ھ یا بعض موافقین کے  
مطابق ۱۸۷۰ء، ہو کے آس پاس کا۔ آپ نے کچھ عرصہ یہاں مختلف علاقوں جات کا  
دورہ کیا اور والد اپنے ولن جلوے گئے۔ زیادہ عرصہ یعنی چھ سے اٹھ ہفتے کچھ امامہ  
یار ہمولہ میں قیام فرمایا کشمیر میں ان حضرات کا قیام اگرچہ سالوں کے بعد ہے ہمیں  
کا قليل عرصہ ہے لکھنا کسی کشمیر میں تشریف آوری کی امتیت کی حالت ہے

اس کی دو وجہات ہیں۔ اقل بکہ آپ کی آمد پر آپ کا استقبال اس طرح ہوا کہ  
 تاریخ کشیر میں ایک مشائی واقعہ کی جیت سے دہرا یا جاری ہے۔ اس خوش  
 آمدیہ کی ایک خاصی بات یہ تھی کہ جہاں جگہ لاکھوں کی تعداد میں عام کشمیری ان  
 کے استقبال کے لئے نکلے ومل عالم رعایا کے ساتھ راتھ کشیر کے باشتاہ علاقہ الدین  
 اور ایک عارف و کامل عورت جو کہ للہ وہد کے نام سے پورے مکہ میں مشہور ہے  
 سبھی شامل استقبالِ عالمی اللہ عارفہ اُسی زمانے میں بحالتِ مخدومی عربیان و گیران  
 صحراء نور دستھی۔ بکمال اکساری و عقیدت جب بمقام ہبیرہ پورہ شوپیان میں  
 برگزیدہ ہستی کے پیش ہوئی تو انہوں نے عارفہ کو بابتِ تشغی قلب دلاسہ دیا  
 اور حضرت میر سید جین سمنانیؒ کے کشمیر آنے اور اُس کے دل ریشه کے مرہم  
 کرنے کی بشارت دی۔ دوم یہ کشمیر میں خاص طور سے راجح تین اہم  
 روحاں مسلموں یعنی قادری، بکروی اور سہروردی میں آخر الذکر سید  
 کے امامِ عظیم یہی بزرگ ملتے جاتے ہیں۔ اور یہ بزرگ ہیں میر سید  
 بلال الدین جین مخدوم چہانیاں چہانگشت سخنواریؒ کشمیر میں مسلم سہروردی  
 کے پیروکاروں کا ایک اچھی خاصی تعداد والا قافلہ میں بکلا۔ اور آگے چل کر جب  
 حضرت میر سید جمال الدین سخنواریؒ فارڈ کشمیر ہوتے تو کشمیر کے مشہور و معروف  
 ترین صوفی بزرگ مسلطان العارفین حضرت شیخ حمزہ کشمیری باطنی حکم کے  
 تحت آپ کے ملقا ارادت میں شامل ہوتے اور سہروردی سد کا مشن زور  
 و شور سے آگے بڑھنے لگا۔ یاد رہے کہ اپنے آپ کو مخدومی اکھلاتے والے دراصل  
 سہروردی سد کے ہی پیروکار ہیں اور نہ مخدومی ایسا جاتے خود کوئی روحاںی مسلم  
 نہیں۔

میں حاضری کے بعد جناب حضرت مخدوم حب والپس تشریف لاتے تو اپنے وطن اوجہ میں رکھ رشد و بُدایت، تعلیم و تلقین، درس و تدریس اور عبادات و ریافت میں سچہ تن مشغول ہوتے۔

حضرت مخدومؒ کی ازدواجی زندگی اور اولاد حضرت کو یاد جو بسا سے غافل نہ کر سکی۔ حضرت کی رفیقہ حیات (جو آپ کے چچا حضرت میر سید صدر الدین محمد عوشت بخاریؒ کی صاحب زادی تھی) خود ایک عابدہ اور زادہ تھیں۔ تہجد پابندی کے ساتھ ادا کرتی تھیں۔ شرح کبیر چہل اسم کا ورد ان کا معمول تھا۔ «عوارف المعرف» کا درس میتی تھیں۔

آپ کاروباری درجہ کیا تھا اس کا اندازہ اس واقعہ سے عیال ہے کہ ایک دن بی بی صاحبہ عبادت میں مشغول تھیں کہ یہ کا یہ بے ہوش ہو گئیں اور سجدہ میں گر گئیں۔ ہوش آنے پر حب ان سے تجدید وضو کرنے کو کہا گیا تو انہوں نے جواب دیا۔

محظہ وضو دوبارہ کرنے کی ضرورت نہیں کہ میں باوضو ہوں میں بیہو شر کب ہوتی تھی۔ میں تو شاہدہ حق میں ہو تو تھی۔ میں نے دل کی آنکھوں سے حق تعالیٰ کا دیدار کیا۔ اس لئے (دل نے) سجدہ کیا۔

حضرت مخدوم جہانیاںؒ کی جیات ناظمہ ہری میں بیغیر میں تین رومنی سلسلے صلاح و فلاح و اصلاح میں مشغول تھے:-

● سلسلہ چشتیہ ۔ اس سلسلے کی خانقاہیں انجیر، دہلی، بدلیوں ناگپور، اجودھن اور لانسی میں تھیں ۔

● سماں و ردیہ ۔ اس سلسلہ کی خانقاہیں مسلمان اور اوجہ میں تھیں کلینیق خانقاہیں (Kashmiri Clinic) بھی تھیں۔ ان تینوں

سلسلوں کے طریق کارا و نظر بایت میں فرق ہتھا۔

سلسلہ چشتیہ سے جو بزرگ والبستہ تھے وہ سلاطین، امراء، وزرا سے تعلقات رکھنا قطعی پسند نہیں کرتے تھے۔ وہ کوئی جاگیر یا اصحاب قبول نہیں کرتے تھے۔ ان کا کہنا تھا کہ وہ فقیر بد فرمات ہے جو بادشاہ یا امیر کے در پر جبیں سانی کرے اور وہ بادشاہ اور امیر لقیناً خوش قیمت ہے جو فقیر کے دروازے پر پہنچے۔ سلطان اور امراء کے ساتھ ہم نشینی کو وہ روحانی سعادت کے منافی سمجھتے تھے۔

سلسلہ شہر و دیہ کے بزرگ سلاطین اور امراء میں جوں رکھتے تھے۔ اور سیاسی معاملات میں وحیسی لینا بھی ان کے نزدیک صراحت نخواہ ممکن ہے کیا یہ طریقہ اس لئے اپنایا گیا ہو کہ اس طرح سے انہیں امراء، سلاطین کی رہنمائی اور غریب و مظلوموں کی دستیگری مراد رہی ہو۔

سلسلہ فرد و سیہ کے افراد کا اس سلسلے میں کوئی خاص مقابلہ نہ تھا بلکن یہ بات ضرور ہے کہ وہ جاگیر اور شاہی عطیات سے پرہیز کرتے تھے۔

تصورِ ولایت اور خالقہ اہمی نظام پر سب سلسلے متفق تھے اور یہ دو چیزیں تصوف کے بنیادی اصولوں میں شامل کی جاتی ہیں۔

حضرت مخدوم جہانیاں اگرچہ سلسلہ شہر و دیہ سے والبستہ تھے یعنی وہ غوث الاعظم حضرت شیخ عبد القادر جیلانی سے تہبیت عقیدت رکھتے تھے۔ حضرت شیخ رکن الدین ابو الفتح سے آپ کو والہانہ عشق تھا۔ ایک دن وہ دہلیز سے پہنچے اُتر رہتے تھے۔ اس خیال سے کہ کہیں ان کو اُتر نہیں میں تکلیف نہ ہو آپ یعنی حضرت مخدوم زمین پر لیٹ گئے تاکہ آپ کے پیرو مرشد حضرت شیخ بالحق پذیریاں آئیں پر کسی یہی شیخ

ایوالافتتح رحمت سے بیہنے جسی یہ دیکھنا نویہت نوش  
ہو گئے اور حضرت مخدومؐ سے فرمایا "نم نے معرفت اور ولایت  
کا عالی مقام حاصل کر لیا ہے اس کے بعد انہوں نے آپ کا ماننے پڑا اور انہیں  
سینہ آپ کے سینے سے لگایا اور انہیں معرفت آپ کو مشقیں کی۔

حضرت مخدوم جہانیاںؐ کے حضرت خواجہ گیسو درازؐ سے بھی بہت  
قریبی تعلقات تھے۔ جب آپ دہلی میں جاتے تو حضرت گیسو درازؐ سے ملتے تھے۔ آپ  
حضرت شرف الدین احمد سعید مسیحی مسیحی کا بڑا احترام کرتے تھے۔ جب دہلی میں جاتے تو  
بہار کی طرف منکرتے۔ سینہ ملتے اور پھر فرماتے تھے کہ بہار کی طرف سے عشق و محبت  
کی گو آرہی ہے۔

حضرت شاہ ہملان میر سید علی جب جب ایران سے ہندستان  
کے کسی علاقے میں بھی تشریف لاتے تو اُچھے سے آتے یا اپس جا۔ کیوں کہ میر  
سید علی ہمدانیؐ حضرت میر مخدوم جہانیاں جہانگشت سے از خدمت شریعت ہے اور  
مراسم الفت کافی گھرے تھے۔

حضرت مخدومؐ ایک صاحب نسبت بزرگ ہوتے کے ساتھ ساتھ  
ایک عالم باعلیٰ بھی تھے حضرت کے علم و معارف کا اندازہ ان کے ملقوظات سے  
ہوتا ہے۔ حضرت میرؐ کے ملقوظات تصوف کا زیب پیش ابھا خزانہ ہیں۔ اس  
طور پر آپ کی صرف ایک ہی کتاب "خوبیہ جلالی" سے واقف ہیں۔ اس لئے صرف  
اسی کا ذکر کرتے آتے ہیں لیکن اصل میں آپ کی تصاویر و تالیفات اور تذکرہ  
پر مشتمل کتابوں کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ یہاں پر ہم آپ کی چند ایک مشہور  
تصاویر کا ذکر کرتے ہیں۔

مظہر چلانی ۔ مناقب مخدوم جہانیاں آپ کے ملفوظات کا یہ جمیعہ بعد میں ترتیب دیا گیا۔ اعمال و اشغال فواید آپ کے اور اوقاں کا جموعہ ہے۔ اکو حضرت جعفر بن جلال الدین مقصود عالم نے ترتیب دیا ہے، ان ملفوظات میں علم اور علماء نوبیہ، ذکر الاذکار، واجبات نماز، ذکواۃ، سخاوات اعتکاف، مناقب اولیاء و مشائخ، توحید، عزیزیت و رخصت اور شریعت وغیرہ پر رشیقی ڈالی گئی ہے۔ یہ سب کتب اکثر قریم کتب خانوں میں موجود ہیں حضرت مخدوم نے قرآن پاک کا فارسی میں ترجمہ بھی کیا ہے اس کے علاوہ آپ نے قطب الدین دمشقی کے صوq کے شہر رسالہ مکیہ کا فارسی ترجمہ بھی کیا ہے۔ "اربعین صوفیاء" اور اسرار العارفین و سیر الطالبین" آپ کے علمی ذوق کے آئینہ دار ہیں۔

حضرت مخدوم جامع علوم ظاہری و باطنی تھے سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سخت پابند تھے۔ عبادت، ریاضت اور مجاہدات میں ہمہ تن شمول رہتے تھے۔ ترک و تحریر میں اپنی مثال آپ تھے۔ دن رات نماز پڑھا کرتے، ذکر چہرہ پڑھت کرتے تھے۔ انحراری آپ میں احمد درج تھی۔ حضرت مخدوم جب کسی شخص کو اپنے سلسلے میں داخل کرنے تو فرمایا کرتے تھے۔ "میں تو صرف کیل ہوں" حضرت میر تحمل، برداری، استقامۃ، فناعت، توکل اور سخاوت کا جسمہ تھے۔ فتوحات میں سے کچھ بچا کر نہیں رکھتے تھے جو کچھ باقاعدہ آتا اُسی دن خرچ کرتے تھے۔ اکثر قرض لینے کی نوبت آتی۔ آپ کا لباس انتہائی سادہ ہوتا تھا اور اثمارِ سنت میں نعلین بہنا کرتے تھے۔

حضرت کو عربی فارسی زبانوں پر پورا عبور تھا اور مہندی و سندی زبانوں سے بھی کشوی و اقتدار کھلتے تھے۔ نہیں کہ فرانسیسی کا چڑھوں شعار

زبانی یاد تھے۔ آپ کا ذاتی کتب خانہ معیاری اور زیاب کتب کا ایک بیشہ بہا  
خزانہ تھا۔ درس و تدریس حضرتؐ کا محروم مشغله تھا۔ خاص مریدوں کے لئے ہبھد  
کا وقت مقرر تھا۔ عام طور پر فخر کے بعد آپ کا درس شروع ہوا کرتا تھا۔ حضرتؐ مخدومؓ  
”تفصیر کشف“ کے سچلتے ”تفسیر مدارک“ کو ترجیح دیتے تھے۔ آپ کو فقہ میں مجتہدانہ  
حیثیت حاصل تھی صرف و سخن اور لفظ پر خاص طور سے زور دیتے تھے۔ آپ طلباء  
کا خاص خیال رکھتے تھے۔ اپنے پاس سے ان کو تباہی دینتے تھے غریب طلباء کی  
مالی امداد بھی فرماتے تھے۔ آپ قرآن حکیم، تفسیر مدارک، صحاح سنہ، مشارق الالوہ  
شرح کبیر، چہل ستم، مشکوأۃ المصالیح، رسالہ مکیہ، قیده الامیمہ، کتاب متفق،  
عقاید نسقی، فقہ اکبر اور عوایف المعرفات کا درس دیتے تھے۔ حضرت شیخ شہاب الدین  
سہروردیؒ کے اولاد بھی حضرتؐ مخدومؓ کے درمیں شامل تھے۔

حضرتؐ کے علم و فضل، زہد و تقویٰ، بذل و ایثار، سخاوت، ریاضت  
عبادت اور مجاہدات کو دیکھ کر عوام و خواص رشاہ و گلہ، امیر فقیر بار عقیدت سے  
پشت خم تھے۔ یہی سب سمجھ دیکھ کر شہنشاہ ہند سلطان محمد غلق نے حضرتؐ  
محمد و مؓؒ کو شیخ الاسلام کے ہمدے پر فائز کر کے چالیس غالقاہیں اپنے تصرف میں  
ریں لیکن حضرت میرؐ کی دنیاوی جاہ و حشمت سے بیزار ویسے نیا اعلیٰ بعیت نے  
اس عہد کا بازیادہ دل انکھاں پسند نہ فرمایا اور آپؐ اپنے مرشد کی بشارت  
اور اشارت پر مستعنی ہو گئے۔ فائدہ کعبہ کی زیارت کے شوق اور دیارِ حبیبؓ میں ہماز  
ہونے کے ذوق نے انکو رخت سفر پاندھتے پر بجبور کر دیا۔

فیروز شاہ تغلق کے عہد سلطنت میں حضرتؐ مخدومؓ متعدد بار اوجے سے  
سے دلی تشریف لاتے۔ تاریخ کرام کے لئے یہ تباہ مناسیب ہو گا کہ سلطان فیروز شاہ  
تغلق سے اچھے مراسم تھے۔ ”فتوات فیروز شاہی“ میں بادشاہ نے خود لکھا ہے کہ خدا  
۲۳

کیا مہر بانی سے میرے دل میں فقراء و مسکین کی خاطرداری اور آن کی تائیفِ قلوب  
اجزیہ پیدا ہوا۔ جہاں کہیں کوئی فقیر یا گوشہ نشین ملتا ہے میں اس کی مذاقات کے  
لئے جاتا ہوں اور دعا کے ذلیل اس کی مدد و حاصل کرتا ہوں چوں کہ وہی ابیر سب  
سے بہتر ہے جو فقیر کے دروانے پر جاتا ہے اور فضیلت حاصل کرتا ہے۔

چنانچہ حضرت میر مخدومؐ جب بھی اس کے دورِ سلطنت میں ولیٰ شریف  
جسے تو بادشاہ آپ کا شاندار استقبال کرتا۔ فیروز شاہ تغلق کا یہ طریقہ تھا کہ جب بھی  
بہت فروزانہ یاد کے قریب پہنچتے تو وہ بڑی عقیدت اور بڑے نظر و اعتمام سے  
پہنچتا۔ حضرتؐ کبھی تو کوئی معنظم کے اندر شفا خانے میں قیام فرماتے اور  
سرجخ خان مرحوم کے خطیبے میں۔

والپسی پر فیروز شاہ تغلق حضرت میر کی اس طرح تنظیم کرتا کہ جب آپ رخصت  
ہوتے تو سلطان جام فزادہ کے اوپر اس وقت تک کھڑا رہتا جیتا تک آپ حضرت محل  
تک نہ پہنچتے جب آپ نظروں سے او محیل ہو جلتے تب سلطان بیٹھ دیتا۔ سلطان  
فیروز تغلق کے وزیر خان جہاں کا ایک واقعہ حضرت میر کی عظمت و بزرگی کا ایک نمونہ  
پیش کرتا ہے۔ اس لئے یہاں پر تحریر کرنا ضروری سمجھتے ہیں۔

واقعہ کیمہ اس طرح بیان کیا گیا ہے کہ وزیر موصوف نے ایک شخص  
کے سینے کو قید کر دیا تھا۔ اس کے رشتہ دار حضرت میر مخدوم جہاں نیاںؐ کے  
پاس آتے اور عرض کیا کہ حضور خاں جہاں سے سفارش فرمائیں کہ وہ اس کو رکھے  
چونکہ مجبوراً لوگوں کی تسلیمی کرنا دروسیشوں کا شعار رہا ہے اس لئے حضرت میرؐ<sup>۲</sup>  
سفارش کرنے کے لئے آمادہ ہوتے۔

خاں جہاں کے پاس جب حضرت مخدومؐ تشریف لے گئے پہن اسی  
مرتبہ ہمیں ملاؤ اتنا تدبیر ہوئے کہ شاہید استقامۃ کا استھانا لےنا منظور تھا  
© C.O. Kashmiri Treasures Collection Srinagar. Digitized by eGangotri

انتقامت کے متعلق بہمگیا ہے کہ انتقامت کلامت پر فوپیت رکھتی  
 ہے۔ چنانچہ حضرت تیسری، چوتھی اور پانچویں بار خان جہاں کے پاس گئے لیکن خان  
 جہاں نے ملاقات کا موقعہ نہ دیا۔ اس طرح حضرت مخدومؐ اُس کے پاس آئیں۔  
 مرتبہ تشریف لے گئے لیکن بنا ملاقات کے والیں لوٹے لیکن آپ نے ہمت نہیں  
 ہاری جبکہ آپ اور ہم جیسے لوگ دوسرا یا زیادہ سے زیادہ تیسری بار ملنے والے  
 کے روکھے بر تاقد پرسائیں کو بھی نہ حلنے کیا کیا کہہ ڈالتے۔ لیکن حضرت مخدوم رہ  
 نے ایسا نہ کیا وہ یا ہتے تو روحاںی طور بھی مستلے چیلیوں میں چل کر ڈالتے۔ چنانچہ  
 جب حضرت میرؐ بیس ویں مرتبہ خان جہاں کے پاس گئے تو خان جہاں نے یہ کہلا  
 بھیجا کہ بار بار آپ کیوں آتے ہیں؟ جبکہ میں آپ سے ملنا نہیں جانشناکیا آپ  
 کے لئے یہ اشارہ کافی نہیں تھا کہ آپ اتنی بار آتے اور میں آپ سے نہیں ملا۔

اس پر حضرت مخدومؐ نے خان جہاں کو کہلا بھیجا کہ اے عزیزی میں بار  
 بار اس لئے آتا ہوں مجھ کو اتنا اڑاک ملتا ہے۔ میں چاہتا ہوں کہ مفلوم کو تیرے  
 ہاتھ سے چکر ڈاؤں ناک تو بھی اثواب کے درجہ کو پہنچے۔ خان جہاں پر  
 حضرت مخدومؐ کے پیغام کا یہ حداثہ ہوا۔ ایک والہانہ کیفیت طاری ہوئی اور  
 وہ ننگے سر اور گلے میں رسی ڈالے ہوتے حضرت میرؐ کی خدمت میں حاضر ہوا۔  
 قدم بوسی کے بعد معافی کا خواست گار ہوا۔ معتقد اور صریح ہوا۔ فریادی  
 کے بیٹھے کو رکر دیا۔ اسکو خلعت اور گھوڑا دیا اور حضرت میرؐ کو نذرِ انتیش  
 کیا۔ حضرت نے نذرِ انتیش فتبول فرمایا اور فریادی کے بیٹھے کو عطا کیا۔

اس واقعہ سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ حضرت مخدومؐ دوسروں کے  
 کام میں کتنا کچھ برداشت کرتے تھے اور وہ کی مصیبت اپنے سرکس طرح  
 لیتے تھے اس کے بر عکس حضرت میرؐ کا ایک ذاتی واقعہ بھی ہم رقم کر سے ہیں اور

حضرت میرؒ کے اپنے ذاتی کاموں میں اپنے نیازی کی ایک جملہ بھی دیکھ لیجئے۔ ایک دفعہ کا واقعہ ہے کہ آوچہ میں محمد آبپاشی والوں نے پہنچنے والے ہونے پر کوئی توجہ نہ دتی جس سے کہ شہر کے باغات و سیزہ زار عینا بہار میں نذرِ خداں ہونے لگے۔ اس میں زیادہ تر حضرتؒ کے اپنے باغات متاثر ہوتے تھے۔ عوام کے تیر دست اصرار پر کہ پانی کی بحالی کے لئے سفارش ہو۔ تو حضرت میر علیہ رحمۃ اللہ علیہ کے نام ایک دوسرا خط تحریر فرمایا جسکی عبارت کچھ اس طرح ہے۔ "اہلیان آوچہ ذمی قعدہ کو حرم تصور کر رہے ہیں کہ بنو قاطمہ (یعنی) سادات آوچہ کو پانی یند کیا گیا ہے۔ الگ میر اب اس دنیا میں پانی نہ ملنے کی وجہ سے خشک ہو جاتا ہے تو کوئی پرواب ہنہیں کہ میں آہل جسیں ہوں اور تسلیمی میری میراث ہے۔"

حضرت شیخ میر محمد مجدد جہانیاں جہاں گشت بخاریؓ کے مرید اور خلقاء کی تعداد لاکھوں میں ہے۔ "تراث القدس" کے مطابق حضرت مخدوم جہانیاں کے ایک لاکھ ستہ زار و سوچھیاں میں مرید و خلفاء تھے۔ آپ کے چند ممتاز اور نامور خلقاء میں سے قابل ذکر ہیں۔

- آپ کے صاحبزادے حضرت سید صدر الدین بخاری راجو قنالؓ
- حضرت شیخ اخی راجحیؓ • حضرت شیخ علم الدین ترمذیؓ
- حضرت مولانا سراج الدینؓ • حضرت سید جہاں گیر سمنانیؓ
- حضرت سید شرف الدین مشہدیؓ (یہ حضرت جناب سیدؓ کے داماد بھی تھے)
- حضرت تاج الدین سعکریؓ • حضرت سکندر بن مسعودؓ
- حضرت سید محمود شیرازیؓ • حضرت علاو الدین علیؓ • حضرت شرف الدینؓ
- اور حضرت مولانا عطاء الرحمن سعیدؓ نے حضرت مخدوم جہانیاں کے

سلسلے کو دور دراز علاقوں میں پھیلایا اور حضرت میر کے پیغام کو نوام و خواص  
میں بخشن و خوبی پہنچایا۔

حضرت داود مشکواني "اسرار الابرار" میں ان خلفاء کی تعداد یوں

تحقیر فرماتے ہیں۔

- فتویٰ دہندرگان علماء دین = ۱۰۰۲۲ ، بزرگان اہل ارتضاد
- ۱۲۴۵۵ ، ابیال = ۱۹۰۰ جن کا مقصیل ہوا کے برداشت تھا = ۰۰
- اغوات = ۱۰۲۹ ، صوفیاء کرام = ۲۶۰۰ ، اہل وجود = ۱۰۰۰۰
- اصحاب اہل اسرار = ۱۲۰۳۵ ، سالکین = ۱۰۳۰
- ست آلت = ۳۵ ، وشت لور دان از خورفت = ۱۹۹
- متفرق بحر توحید = ۶۰۰ ، بے نیاز از خلق = ۱۰ ، گوشه شین
- ۱۰ ، طارقین لذات = ۵۲۵

معتبر اصحاب کی یہ مستند تفصیل اس بات کی آئینہ وار ہے کہ حضرت  
محمد و محبوبیت بخاری رحمۃ اللہ علیہ کا درجہ اولیاء کرام میں  
کس درجہ ممتاز ویکھتا تھا۔

آسمانِ معرفت کے اس بدر کامل کے تین صاحب زادے اور ایک  
صاحب زادی تھی جن کے اسمائے گرامی یوں ہیں۔

- حضرت میر سید محمود بخاری المعروف حضرت ناصر الدین بخاری
- حضرت میر سید عبداللہ بخاری
- حضرت میر سید محمد بخاری المعروف میر سید علی اکبر بخاری
- تینوں جید عالم اور عالی مرتبہ بزرگان تھے۔ تینوں حضرات صاحب

حضرت سید اس ادات کی ایک منحیب زادی بھی شخصی اور اگر انہیں کوئی حضرت بید شرف الدین مشہدیؒ کے ساتھ ہوا تھا۔

## طريقِ بیعت :

”خریزنتہ العجلانی“ میں تحریر ہے کہ جب کوئی شخص حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں مُرید ہونے کی نیت سے حاضر ہوتا تو حضرت میہر فرماتے تھے:-

”میں اس قابل نہیں کہ کسی کو اپنا مرید بناؤں البتہ ہم آپ میں اخوت اور برادرانہ رشتہ قائم کریں گے تاکہ ہم قیامت کے روز عذاب خداوندی سے ایک دوسرا کی وساطت سے پنج جاتیں کیونکہ جناب سرور دو عالم صَلَّی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ کثرت سے اپنے لئے دینی بھائی بناتے جاؤ کیوں کہ خداوند کریم کے فضل و کرم سے بعید ہے کہ کسی موہن کو اپنے بھائیوں کے سامنے عذاب دیلے یہ فرمائ کر آپ طالب کے ہاتھ کو اپنے درست مبارک میں لیتے اور فرماتے۔ کیا تو نے مجھے اپنی برادری میں لیا ہے“ طالب جب ”جی ہاں ہی کتنا تو فرماتے۔ آور اب ہم دونوں بھائی تو بکریہ (کریم)۔ اس کے بعد میں بار خود بھی کہا تی ذیل پڑھتے اور مُرید سے بھی پڑھواتے۔

أَسْتغْفِرُ لِلَّهِ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَقُّ الْقِيَومُ وَ التَّوْبَ إِلَيْهِ  
”در میں اس اللہ سے مغفرتے من گتا ہوں جس کا کوئی شرکی و ساجھے دار نہیں۔ جو زندہ بھی ہے

اور قائم رہنے والا بھی اور میں اس کی طرف لوٹ آیا ہوں)

اللَّهُمَّ أَنْشِحْ مَسْدَكَةَ

رَأَيْ نَهَادِكَ سَكَنَ دَوْلَتِكَ

پھر اپنا مقدس یا مذکور طلب کیتے پڑھتے تھے اور قرآن سے اس کی پیشانی کے چند ایک بال اور دایں یا میں جانب کے کہنے تھے اور یہ دعا پڑھتے جاتے تھے :- اللَّهُمَّ أَقِصِّرْ مُلَةَ وَاحفِظْهَ عَنِ الْمَعَاصِي -

۱۱۔ خدا کی خواہ شامت کرے اور گناہوں سے بچاؤ

بال کاٹ پکنے کے بعد یہ دعا فرماتے تھے -

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ الْمُهَمَّدِ وَبَارِكْ سَلَّمْ اللَّهُمَّ  
ثِبِّتْنَا عَلَى التَّوْبَةِ وَاحفِظْنَا عَنِ الْمَعَاصِي وَبَرِّطْنَا مِنْكَ  
هَـ بِحَقِّ الشَّيْخِ الْكَبِيرِ بِهَـ الْحَقِّ وَالْمَدِينَ وَالْمَدِينَ وَ  
(الشیخ العارف صدی الحق والدين والشيخ قطب العاملین  
الحق والدين) -

اس دعا کے بعد اگر کلاہ پاس ہوتی تو طالب کے سر پر رکھ دیتے اور فرماتے - اللَّهُمَّ لِوِجَةَ تِبَاحِ الْكِرَامَةِ وَالسَّعَادَةِ وَاحفِظْهُ  
عَنِ الْمَعَاصِي وَثِبِّتْهَ عَلَى دِينِ الْإِسْلَامِ -

اس کے بعد مختلف استعداد و اہلیت کے مطابق وصیت فرماتے کسی کو قرآن یا کسی کو علم فتوی سکھنے کی تلقین فرماتے - کسی کو ذکر میں مشغول ہونے کا حکم دیتے - کسی کو اور دشیخ کیسے پڑھنے کی تلقین فرماتے - اور آخر میں طالب کے مسٹے میں شیرینی دلکریہ دعا پڑھتے -

اللَّهُمَّ أَنْزِقْهَ حَلَادَةَ إِلَيْكَ -

حضرت میر درویش کو تاکہ فرماتے تھے کہ :-

- ۰۔ شریعت کی جانکاری حاصل کرو۔
- ۰۔ بدعت سے بچوادرنست پر عمل پیرا رہو۔
- ۰۔ جو شخص خدا کعبہ کی زیارت کرے وہ اللہ تعالیٰ کے لئے کرے۔ ایسی صورت میں وہ مقربین میں سے ہو جاتا ہے۔ اور جو شخص نفس کے لئے زیارت کرتا ہے وہ خدا سے دور ہو جاتا ہے۔

”سراج الہدایہ“ میں حضرت مخدوم جہانیاںؒ سے روایت ہے کہ:

- ۰۔ حضور پیر نو صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ دنیا کے اندر بنائی ہوئی مسجدیں قیامت کے روز کشتوں کی صورت میں لامی جائیں گی۔ یہ کشتوں سونے کی بنی ہوں گی۔
- ۰۔ لعل وجاہرات سے جڑی ہوئی فرشتے کشتی بان ہوں گے۔ امام کشتی کے اندر سامنے، موزان کناروں پر مسجدوں کے بنایوں کے کشتوں کے اندر اور ایمان دار نمازی کشتی کے دابیں یا تیں بیٹھے ہوں گے۔ یہ سب لوگ اس سفینہ لوز میں پیں صراط پر سے اس طرح گزریں گی کویا بجھی چک سمجھی ہو۔
- ۰۔ ”جو فکر کیا جاتے۔ وہ اللہ کے دوستی کے لئے ہونفس کے لئے نہ ہو“

خدینتہ جلالی میں بخارب سید السادات فرماتے ہیں۔

جو دل کثرت گناہ کی وجہ سے زنگ آؤد ہو جاتے۔ محباں خدا کی نظر وہ میں ایسا دل زمین مردہ کی مانند ہے۔ اگر چہ زمین کو موت نہیں آتی لیکن ایک ایسا قطعہ زمین جس سے لوگ تنقع نہ اٹھا سکیں اور جس سے فائدہ مند نباتات پیدا نہ ہوتے ہوں، زمین مردہ کہلاتی ہے اور بالکل اُسی طرح گھنے گار اور غفتہ سے سہرا ہوا دل بھی خواہشات اور وساوس کا گھوارہ بن کر نہ خود تنقع کما سکتا ہے اور نہ اور وہ کے لئے فایدہ بخش ہو سکتا ہے۔

مجاہدہ نفس کو لذائذ سے روکتا ہے۔ سماع اُس شخص کے لئے مباح ہے جو اس کی اہمیت رکھتا ہو۔ شریعت و طریقت عین شریعت ہے۔ بغیر شریعت کی پابندی کے طریقت کو فی بیز نہیں۔ کپڑے کو سخاوت سے اور دین کو معصیت سے محفوظ رکھنا شریعت ہے اور دل کو کورٹِ ارشیعت سے محفوظ رکھنا طریقت ہے۔ اور فراخی دل سے دل کو محفوظ رکھنا حقیقت ہے۔

• عالم بغیر عمل کے جاہل ہے اور جو عالم اپنے علم پر غل نہ کرے وہ شیطان کا مسخر ہے۔

• تین طرح کے لوگوں سے دور رہنا چاہیتے۔ بہتر ہے اول جابر سے جو حن سے غافل ہو اور جبر و مصیبیت میں مبتلا ہو۔ دوم ایسے عالم سے جو حصولی دینی کے لئے علم حاصل کرے۔

• سیوم مکبل پوش جاہل سے جو دین کے چور اور مسلمانوں کے رہنما ہیں۔ حضرت مبیر نے صالحین کے لئے دس شرطی طریقہ کی ہیں:-

• روزہ رکھنا • رات کو قیام کرنا • سوت کو بیدار رکھنا • جنائز کے ساتھ مانا • قبرستان جانے کو لازم جانا • یتیموں کی سرپرستی کرنا • بیماروں کی عیادت کرنا۔ صدقہ دینا • سخا وحدت کرنا • اہل خیر سے محبت ذکر کرنا۔

لہٰ لہ بنیاب زید و خوشنیۃ الجلالی میں طریقت و حقیقت کا بیان ایک جگہ لوں بیان فرماتے ہیں:-  
 الطریقۃ الاخز بالتفوی و ما یقر بک ای المولی و اما الحقيقة فمَوْشَوْصَوْل  
 المقصود و مشاهدۃ نور التجالی:-

• یعنی طریقت یہ ہے کہ آدمی پر ہمیز گاری اختیار کرے اور وہ رویہ اپناتے جو مولاے حقیقی کی طرف لیجاتے اور حقیقت سے مراد ہے سالک کا منزل مخصوص تک رسائی حاصل کرنا اور نور حقیقت کی چلوہ گری کا مشاہدہ کرنا۔

خلوت اختیار کرنا منسون فعل ہے کیوں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے غار حرا  
بیں خلوت فرمائی ہے۔ سالک اگر خلوت اختیار کرے تو اس کا تمثہ ولایت ملتا ہے  
سلوک کی چار منہیں ہیں۔

پہلی ناسوت ۔ دوسری ملکوت ۔ تیسرا جبروت اور چوتھی لاہوت ہے  
ناسوت حیوانات کا عالم ہے، ملکوت فرشتوں کا عالم، جبروت  
روح کا عالم اور لاہوت بے نشان عالم یعنی لامکان۔

حضرت میر خٹکے جواب کو سلام کے جواب کی طرح واجب سمجھتے تھے آپ  
کے مکتوب بھی آپ کی رشد و ولایت، درس و تدریس اور تعلیم و تلقین کے آئینہ  
دار ہیں اور یہ تعلیمات شریعت و طریقت کا گنجینہ ہے ہماں یہیں  
ایک خطاط بطور نمونہ پیش کیا جاتا ہے۔

”طالب کو چاہتے کہ عبادت نہ تو دوزخ کے خوف سے کرے اور نہ حور و قصور  
اور جنت کی امید اور لاپچ سے، دروش مولا کا ہو ہے۔ اگر دو عالم کی بلا ہیں  
اس کو گھیریں تب بھی وہ راضی ہے نہ گزرے اور نہ شکایت اور ناہی خلق پر  
ہس کا اطمینان کرے۔ اگر دنیا کی کوئی چیز اُسکے باختہ آتے تو مکو خدا کی راہ پر خروج  
کرے اور خود فقر و فاقہ کرے، تحمل اور برداشت سے کام لے عبادت ہیں۔“  
ہے اور خداوند تعالیٰ کا شکریہ ادا کرے کیوں کہ اولیاء اللہ کی صفت اور ۔  
ترک اور محبت ہے۔“

### تہذیب - کشف و کرامات

اگر چیقیوں حضرت مخدوم جہانیاں کرامات ولی کے لئے بہت بڑی  
باتیں نہیں اور جن کے خلاف میں سینکڑوں بہرہ واپسیکروں اغوات اور اہل  
اسرار ہوں جو نہات خود ان کی کراماتیں ہیں پس پھر بھی ہم مناسب سمجھتے ہیں کہ جیسا

ہم نے حضرت مخدومؐ کے جیات بارکات کے مشتمل اخراجوں کے مصداق چند ایک کلامات کا ذکر یہاں پر کرنا مناسیب سمجھتے ہیں ۔

○ — روایت ہے کہ ایک سال دہلی میں بارش نہ ہوتی قحط کے آثار رضا ہونے لگے اور لوگ پریشان ہو گئے تھے۔ الفاق سے حضرت میرؐ ان دونوں دہلی میں تشریف فرماتھے۔ اہل دلی حضرتؐ کی خدمت میں حاضر ہوتے اور عرض کیا کہ حضور پرسب حال روشن ہے۔ اس سال بارش نہیں ہوتی ہے اگر یہی ماں رہا تو قحط سالی کا اندر لیتھے ہے مخلوق سبھوں مرے گی حضورؐ دعا کریں کہ بارش آجائے حضرت میرؐ نے دعا کے لئے ابھی ہاتھ اٹھاتے ہی تھے کہ آسمان پر برپاول چھا گئے اور بارش ہوتا شروع ہو گئی۔ کتنی روز جب مسلسل بارش ہوتی رہی تو لوگ پھر پریشان ہو گئے۔ پھر حضرتؐ مخدوم جہانیاںؐ کی خدمت اقدس میں حاضر ہوتے اور عرض کیا حضور کی دعا سے خوب بارشیں ہوتی لیکن زیادہ بارش سبھی ہستی کو خطرہ ہے۔ حضرتؐ نے پھر ایک بار دعا کے لئے ہاتھ اٹھاتے۔ دعا سانچی تو بارش رک کر گئی۔

○ — حضرت سیدالسادات کا قیام جب شہر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یعنی مدینہ متوہہ میں تھا یہ اُسی نملتے کا ایک واقعہ ہے کہ ایک دن مدینہ منورہ کے اہل سادات نے حضرت میرؐ کے نبی بیادت پر حرف زنی کی۔ حضرت میرؐ نے بحث و دلائل کے بغیر ان کے ساتھ ایک بات کی۔ وہ یہ کہ چلو ہم سب لوگ روپہ نہ پڑیں کہ اس بات کا فیصلہ کرتے ہیں۔ آپ سب لوگ اور شیخیے بعد دیگرے حضرت رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے حضور سلام گذار ہوں گے جس کے سلام کا جواب یا ولدی کے ساتھ آتے تو وہی سید ہو گا۔ متفقہ فیصلے کے بعد آنے میلے سب لوگوں نے سلام گذا کر کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو سمجھی جواب سلام نہ ملا۔ مگر

جب آخر پر حضرت سید جلال الدین مسیتیؒ نے حضور اقدسؐ میں "السلام علیکم  
یا حمدی عرض کیا۔ تو روضہ پر افواز سے جواب آیا۔ "وَ علیکم السلام يَا وَلَدِي"  
مذکورہ کے اہل سادات نے حضرت سید سے معافی مانگی اور سب کے سب  
آپ کے تقدیرت مند ہو گئے۔

○ — ایک سال ماہ صیام میں اوجہ کی جامع مسجد میں حضرت نے اعتکاف فرمایا  
ایک دن اوجہ کا حاکم جس کا نام سومرہ تھا جامع مسجد میں آیا۔ جو لوگ جامع مسجد  
میں جمع ہونگئے تھے۔ اس نے ان سب کو ماں سے باہر زکال دیا۔ حضرت میر کو  
سومرہ کی یہ حرکت ناگوار گذری۔ آپ نے سخت ہیجے میں سومرہ سے فرمایا۔ "سومرہ  
یہ تو نے کیا کیا؟" کیا تو دیوانہ ہے کہ تو درویشوں کو ناقص تنگ کرتا ہے۔"  
حضرت میرؒ کے اتنی کہتے ہی سومرہ واقعی دیوانہ ہو گیا۔ اس کی ماں  
نے سومرہ کا بہت علاج کرایا۔ لیکن اس کی حالت روز بروز ابڑ ہوتی گئی۔ آخر  
کار اس کی ماں سومرہ کو لیکر حضرت میرؒ کی خدمت میں ہاتھ ہٹوئی اور اسے  
معاف کرنے کی اس کے حق میں دعا فرماتے کی درخواست کی۔

حضرت میرؒ نے سومرہ کی مال سے فرمایا۔ "تم بچ کر وکر سومرہ  
کو پہنچ عسل کراؤ۔ اس کے پڑے تبدیل کرو۔ پھر اس کو حضرت جمال خندلی رود  
کے مزار مبارک پر لے جاؤ۔ اور اس کے بعد اسے میر سے پاس لے آنا۔  
سومرہ کی ماں نے ایسا ہی کیا۔ جناب میرؒ نے اس کی خطاب معاف  
فرمانی تو وہ بالکل اسی وقت بالکل اچھا ہو گیا۔ سومرہ حضرتؒ کے قدموں میں  
میں سر کر کر ان سے معافی کا طلب کا رہوا اور اس کے بعد وہ ان تمام  
درویشوں سے معافی کا خواست کا رہوا۔

○ ایک دن حضرت مخدوم سعیہ ہوتے تھے کہ لیکا یک شور و غل بہارا ہوا۔ پتہ چلا کہ کہیں آگ لگی ہے۔ اتنے میں لوگ سراسریگی کی حالت میں بھاگے ہوتے حضرت میرزا خادم بیبا حاضر ہوتے اور عرض کیا کہ حضرت آگ لگی ہوئی ہے حضور صاحفہ سماں تین۔

حضرت مخدوم نے سعیہ سٹی لی۔ سپر غوث الاعظم پیر ان پیر حضرت شیخ سید عبدالقدار جبلانیؒ کا اسم مبارک بلند آوان سے لیا۔ اس کے بعد ہاتھ میں اٹھا فی ہوتی مٹی کو آگ کی طرف پھینک دیا۔ مٹی کا سپھیننا تھا کہ آگ ایک دم نہ صرف بجھائی بلکہ سر دھوکتی۔

حضرت مخدوم جہانیاںؒ اپنی عمر شریف کے آخری ایام میں حضرت شرف الدین احمد سعیدی مسیریؒ کے مکتوبات کے مطالعہ میں مشغول رہتے تھے یادا یزد سے فارغ ہو کر مکتبات کا بغور مطالعہ فرماتے تھے اور ان کے مقدمت اور متعلقات پر غور و فکر فرماتے تھے۔ اس دوران ایک شخص نے آگر حضرت میرؒ سے دریافت کیا، کہ عام ضعیفی میں کیا مشغول رہتا ہے۔ حضرتؒ نے درجوب فرمایا۔ «شیخ شرف الدین احمد سعیدی مسیریؒ کے مطالعہ میں مشغول رہتا ہو۔» سپھر اس شخص نے پوچھا۔ شیخ احمد سعیدی مسیریؒ کے مکتبات کیسے ہیں؟ حضرت میرؒ نے جواب دیا۔ «بعض مقامات ہماری بھروسہ میں نہیں آتے ہیں۔ یہ بات دراصل اس بلند پاپہ عالم دین محدث و مفسر اور صاحب ولایت شان والے بزرگ کو کسر نفسی تھی جو کہ صوفیاہ کرام اور اولیاء عظام کا شیوه رہتا ہے۔

عید الفتحی کا دن تھا۔ حضرت میرؒ نے نمازو و گانہ ادا کی۔ اس کے بعد طبیعت ریکا یک زیادہ خراب ہوتی۔ باذی الحج ۱۹۵۷ء کو آناب غروب ہونے کے ساتھ ہی یہ آناتاب علم و معرفت کیمی اہل دنیا کی شکھوں سے او جبل ہو کر

## حضرت شیخ نور الدین ولی

ہمارے اپنی بعید اور ماضی قریب میں روئے زمین کے مختلف خطوط پر وقتاً فوقتاً ایسے دوستان خدا، مردانِ باصفا اور مبلغین پے ریا پیدا ہوئے ہیں۔ حسن کے انفرادی کردار نے اپنے اپنے معاشرے اور اپنی اپنی بستی کے اجتماعی شعور پر کچھ ایسے دور رس اثرات ڈالے ہیں اور انہی طبق نقوش مرتب کرنے کی امتیازی کامیابیاں حاصل کی ہیں جو اشات و نقوش صرف اُنکے انفرادی اشیاء کا حصہ ہو سکتے تھے۔ کیونکہ اپنے حیران غرفوں میں تند و تماش والے علم و دین کو تیل کی طرح جلانے کا حوصلہ خاصاں بارگاہ کے سوا خود بلند یانگ عالموں اور دینی اوقاف کو بھی میسر نہیں ہوتا۔ اور لوں اُن خاصاں بارگاہ اور مقبولاں از لی کا طڑہ امتیاز اُنکی لاکھ کو شش اخفات کے باوجود داہل نظر ہوت جلد بیجانپ لیتے ہیں، خصوصاً اس حوالے سے کہ بندگان خدا کی حقیقی فلاح و بہبود اور بخات درستگاری دُھوندھنے کی ترتیب نے اُن کو ذاتی مفاد امت کا گھر ویدہ بنلتے رکھنے والے

نفس سے بعض صورتوں میں برسہا برس تک اور بعض صورتوں میں ہمیشہ کھلیئے کنارہ کشی  
اختیار کرنے کی اعلیٰ مقصدیت والی دلیوانگی عطا کی ہوتی ہے۔ نیجتاً و عملًا شمع کی  
طرح جل کمرِ بستانِ احیا بکروشن کرنے کے علاوہ آستہ نسلوں کے لئے بھی  
خلوص داشتار کی ایسی ایسی مثالیں قائم کر گئے ہیں کہ نوکِ زبان پر ان کا نام آتے  
ہیں یقیدِ رحیتِ سامع کا دل و دماغِ روشن ہوا ٹھہرائے۔ کشمیر کی ایسی ہی ممتاز  
محبوبیت والی اور عہد آفرین روحانیت والی شخصیات میں مقامی سطح پر ان صدقیں  
سو زونے دوستِ خدا اور ایک اولیٰ شان والے عاشقِ رسولؐ میں حضرت شیخ  
نور الدین ولی کا نام نامی سر فہرست ہے جن کو اپنے مرشد حضرت میر محمد ہمدانیؐ (فرنڈ)  
ارجمند حضرت میر سید علی ہمدانیؐ (خط ارشادِ محنت فرماتے وقت نہ صرف برادر  
مکرم کو ہمہ کریاد کرتے ہیں بلکہ اس تعارفی مقالہ کا عنوان بنائے گئے خاص نام یعنی  
شیخ نور الدین رشی لکشمیری نام سے ہی اولاً و بی انہیں موسوم کرتے ہیں۔ یوں تو  
کشمیریوں کے اس خاص معما رِ اخلاق اور مشاططِ ثقافتِ اسلامی کو ایک ایسے عظیم  
المرتبت پیشو و کا درجہ حاصل ہے جن کے دوسرا بعدهی اور بارہ موسال  
بعد ہی "شیخ" ماقبل حروف ولے عظیم شیخین کشمیری (خادمانِ دین میں کی حیثیت  
سے) پورے عالمِ اسلام سے دادِ تحسین حاصل کر لیتے ہیں۔ شیخ شیخان حضرت  
شیخ حمزہ مخدومؐ کے خلیفہ عخاص حضرت ایشان شیخ یعقوب صرفیؐ جو صغير  
کے لامور اور دہلي جیسے صدر مقامات پر اعلیٰ قدر و منزلت پانے کے علاوہ حاجتیاً  
اور اوزبکستان کے تاشقند و بخارا جیسے مکرنا دب و ثقافت پر بھی خاص تو قیصر  
و پیغمبر اعلیٰ پاک ایشان یعنی اُستادِ محترم کا درجہ پا لیتے ہیں۔ فیضی اور ابو الفضل علیہ طور  
مرعوب کرنے والے یہی حضرت ایشانؐ عالمِ اسلامی کی رگوں میں شعورِ توحید کا نیا  
خون دوڑاتے والے اُن عہد سازِ مجددِ الف ثانی حضرت شیخ احمد سرہندیؐ کے

خاص شیخ الحدیث بن جاتے ہیں، ہاں اُن کے مریٰ و اسادین جاتے ہیں جن کی عظمت و عہد سازی کو ماضی قریب کے ایک اور عظیم فرزندِ کشیر شیخ محمد اقبال (جو خود عالمی سطح پر ایک مشائی نالغہ روزگار کی حیثیت سے جانے پہچانے جلتے ہیں) نے اس خاص شاگردِ صرفی یعنی حضرت شیخ احمد سرہندیؒ کی عظمت و عہد سازی کو اپنا خراجِ عقیدت یوں پیش کیا ہے ۵

گردن سچھکی اُسکی جہانگیر کے لئے جس کے نفسِ کرم سے ہے گرمیِ آثار  
حضرت ایشانؒ کی طرح بحیثیت شیخ الحدیث پورے عالمِ اسلام کی سطح پر  
پہچانے والے حضرت مولانا انور شاہ کشمیریؒ ثم دیوبندی ثم ضیغم ولابی جیسے  
عظیم معاصر شیخ محمد اقبالؒ کے کون واقف نہیں۔ ایسے تمام بلند قامت شیخین کی عظمت  
اور کارنامے اپنے غظیم پیشو و حضرت نور الدین رشیٰ المعروف شیخ العالمؒ کے مقابلے  
میں عالمانہ اور مجتہدانہ اعتبار سے اُس شیخ الاسلامی جیسے عہدہ خاص کی ذیل میں  
درج کرنے کے قابل ہیں جسکی حیثیت اور حدِ اختیار کی ایک مختصر مرکز فکرانگیز  
نشانہ ہی ڈاکٹر صوفی نجی الدین نے اپنی مشہور کتاب کشیر کے صفحات ۲۶۰، ۲۶۱ اور  
۴۰۵ پر بُسن و خوبی کی ہے اور جو طرف سے تعلق رکھتی ہے۔ البتہ حضرت شیخ نور الدین  
رشیٰؒ کی عظمت اور کارناموں کی نوعیت قد مے مختلف ہے کیونکہ آپ کا  
شیخ الاسلام کے بھائے شیخ العالم کھلایا جانا اُس خاص واعظانہ شعری انداز  
اور پرسا شیر مبلغانہ ریاضت نفس کشی کا ماحصل ہے جس کا سلسلہ حضرت شیخ حلاج  
منصوبہ ہے، حضرت شیخ عبدالقادر جيلانیؒ، حضرت شیخ فرید الدین عطارؒ، حضرت  
شیخ بہاء الدین نقشبندؒ، حضرت شیخ سعدیؒ، حضرت مولانا رومیؒ، حضرت میر سید  
علی ہمدانیؒ اور حضرت شیخ محمود شبستریؒ جیسے اُن عارفان باللہ اور سالکان با صفات  
زیادہ ملتا جلتا ہے جنہوں نے اپنی اپنی مادری زبانوں میں شعر کو تبلیغ دین کا خاص

و سیئے اٹھا رہنا کر ایک عالمگیر زبان دانی اور صدائے عرفانی کا شعور بیدار کرنے کا بیٹرا  
اٹھایا ہے حضرت شیخ نور الدین رشیقیؒ کا سلسلہ شیخیت اور یہی الاصل ہونے کے  
باوجود انہی حضرات کے قبیلہ خاص سے تعلق رکھتا ہے اور جن دوستوں نے  
وقتی اپاں کے تحت شیخ مبارک اور شیخ ابوالفضل جیسے "شیخوں" کو ان کی ذات  
گرامی کے ساتھ جوڑنے کی حماقت کی ہے انہیں تائیب ہو کر مولانا رومیؒ کے  
اس ارشاد گرامی کو پلے یا نہ ضاچ چل ہیئے

اے بسا ابلیس کا دم روے ہست پس بہر دستے نباید داد دست  
حضرت شیخ نور الدینؒ جیسی باکمال روحانی شخصیت کو پہچاننے یاد و سروں  
کے ساتھ تقابل میں لانے سے پہلے دل و ذہن کو غسل صحت کرنا ادا ان میادیات  
کو ملحوظ نظر نہ رہنا لازمی ہے جنہیں آدابِ معرفت کہہ کر یاد کیا گیا ہے۔ یہ انہی آداب  
کی آگہی کا فیضان تھا کہ عصر خواص نے جہاں اُنکے عرصہ حیات میں ہی انہیں شیخ  
العالم قرار دیکر بعض علماء سوئے کے مقابلے میں امتیاز حاصل ہونے کا، ایک نزیل ب  
شارہ بہم پہچایا ہے وہاں انہوں نے سال و صال کے حوالے سے بھی معاصر  
عارفوں میں اُنکے امتیاز کو شمس العارفین قرار دیکر واضح تر بنایا ہے ضرورت پڑی  
تو اس نکتے کو شیخ موصوف کا سال ولادت اور سال وفات زیر بحث لاتے  
وقت بھی اٹھایا جاتے گا۔

○ شجرہ نسب : عظیم شاعروں، دانشوروں اور صوفیوں نے اپنے  
خاندانی سلسلے اور سوانحی واقعات قلمبند کرنے سے اکثر بے نیازی بر تی ہے  
لیکن ان سب میں شامل ہونے کے باوصاف حضرت شیخؒ نے یہ ایک بے نیازی  
نہیں اپنائی بلکہ خاص معاشرتی تقاضوں اور سماجی عوامل کے تقاضوں کو بخوبی  
ملحوظ رکھ کر بلند بانگ ڈھنگ سے اپنا شجرہ نسب پیش کرتے ہوئے پوری

سات شیتوں تک اپنے اسلاف کے نام گناتے ہیں۔ اس خاص ضمن میں آپکے  
 ہبھ کی بلند آہنگی اور اس لہجے کے پس پر دہ کار فرمائے ہوتے مذکورہ سماجی عوامل  
 کو نشانہ سی بیس لانے سے پہلے وہ شجرہ پیش کرنا ہی مناسب معلوم ہوتا ہے جو  
 کلام شاعر کی داخلی شہادت جیسے بہترین اخذ سے یوں برآمد ہوتا ہے کہ شوار  
 کے ستر اور سنگھ کھلانے جانے والے جو راجبوت بطور میں مقامی سطح پر معروف  
 رہے ہیں وہ شہمیر یوں سے پہلے کشمیر کو طوائف الملوكی کا شکار بنانے والے  
 آخری ہندوراجگان کے سلسلہ (راجہ سہید یا ولادیان دیو) تک پہنچ کر ختم ہو گیا  
 ان کے ہی ایک رشتہ دار نے ایک بُزرگ مہاسین کشتو اڑی کی نسبت سے میں کو  
 سنگھ سے بدل دیا جبکہ عوامی سطح پر میں قبیلے کے ایک رشتہ دار سلسلے کو سترنامہ  
 سے جانا جاتا تھا کیونکہ انہیں قلعوں کی نگرانی کا خاص منصب توفیض ہوتا رہتا تھا۔  
 عشرت کاشمیری نے اپنی تاریخ کشتو اڑی میں تبدیلی کا ذکر یوں کیا ہے ”شناگرام  
 سنگھ کشتو اڑی کا پہلا راجہ ہے جس نے اپنے نام کے ساتھ میں کی جگہ سنگھ استعمال  
 کرنا شروع کیا“ (رس ۳۸) موقی لال ساقی نے حضرت شیخ کے جدا علی او گرا اسٹر  
 کا تعلق سورج و نشی خاندان کے ساتھ ظاہر گرنے کے علاوہ اُسکے ایک چپا کا  
 تعلق راجہ سہید یو کے دربار سے ہونے کا مکان بھی ظاہر کیا ہے اور اس کا نام بھی زنگانہ  
 رکھا ہے جو بقول ساقی وہ تک حملہ آور فوجو کے ہاتھوں مارا گیا۔ تاہم اسکے نسل اگے بڑھی  
 اور حضرت شیخ سنت پہنچی (دیکھتے اکیڈمی کا نئہ روشن ص ۶) لیکن ساقی صاحب کا یہ  
 متوازی شجرہ حضرت شیخ کے خود فراہم کردہ شجرہ کے ساتھ میں نہیں کھاتا ہے کیونکہ وہ  
 یوں مرتب ہو گا۔

## ساقی صاحب کا مرتب کردہ شجرہ نسب

زنگانشہر

۱

ہنرشنہر

۲

گرزانشہر

۳

سلرشنہر

۴

نُندانشہر

عہد حاضر کے اس شجرے کی ذیل میں بیان کی گئیں تھیں اور باقی میں بھی محل نظر ہیں  
البتہ پہلے ہم اس کے مقابلے میں اصلی اور درست تین شجرے کو نظر میں رکھیں گے وہیں  
خود حضرت شیخ کا مرتب کردہ شجرہ نسب

۱

اوگراشہر

۲

درپتاشہر

۳

زنگانشہر

۴

مشیرشنہر

نُندانشہر المعروف نُندہ رشی

(شیخ نو زال دین رشی)

اب اس ضمن میں کلام شیخ العالِم کی بُنداہتگی کا تھوڑا سا اندازہ اس کے  
ترجمے سے بھی لگائیے ازاں بعد اس لہجے کے سماجی عوامل کو محسوس کیجئے۔ کہا  
ہے

### جد منیون بگن دوں اوگرا سشنر اسو

(معتبر ذرائع کا کہنلہے کہ میرے جدِ عالیٰ کا نام اوگرا سشنر تھا)

### سنٽ پتے رو دس درپیت اشنر

(اسکی پشت سے جو بیٹا صاحب اولاد ہوا وہ درپیتا سشنر تھا)

### درپیتا سشنر سے تیلے و تو

(جب درپیتا سشنر کی وفات کا وقت آن پیش چا)

### پوت پتھر رو دس زنگا سشنر

(تو اسکی ایک ہی نرینہ اولاد رہی جس کا نام زنگا سشنر تھا)

### زنگا سشنر تیلے زن اندر مو رو

(زنگا سشنر جب اڑائی میں کام آیا)

### پتھر تس رو دس شہر سشنر

(تو اس کا وارث شہر سشنر نام کا بیٹا بیٹا)

### شہر سشنر سنت کم و قپتو

(شہر سشنر کے ہاں بیٹے کئی پیدا ہوتے لیکن)

### اکھ سشنر رو دس گرزا سشنر

(اگر زا سشنر نام کا ایک بیٹا بچا)

### گرزا سشنر سکرتے ملو

گرزا سشنر کے دو مٹے تھے اک سلے سشنر دوسرے سلے سشنر

سدران بعے چھُسْ شُنْ دا شُنْ  
 (اور سدر شُنْ کا ہی بیان میں نُندَا شُنْ ہوں)  
 تفصیلاً شجرہ مرتب کرنے کے بعد حضرت شیخ کی جو بلند آنسنگی آپ کے لیے ہے کو بہت  
 معنی خیز بناتی ہے وہ ہے  
 نُنْ تری چھُم مولتے نُنْ تری چھُم موچی  
 (شتر راجپوت) ہی میرا باپ اور اسی معزز رہے ہوتے خاندان سے میری ماں کا  
 تعلق ہے۔

کل تھا وہ کوں میون چھُنْ شُنْ ہی ہو  
 (پس اے باتیں بنتے والے پورے ہوش و حواس سے مُسن کہ میرا قبیلہ اور  
 خاندان راجپوتوں سے تعلق رکھتا ہے۔)  
 یعنی اگر ایسا نہ ہوتا تو نہ جلتے تم زبان درازی سے کام لیکر مجھے اور میرے  
 باپ کو اسلام قبول کرنے پر کس کس قسم کے طعنے دیتے۔ اصل میں سلطان صدر  
 الدین رشیق شاہ کے عہد سے سلطان سکندر کے عہد تک ڈرے پیانتے کی تبدیلی  
 مذہب (MASS CONVERSION) اور سماجی تحریک (SOCIAL TRANSFORMATION)  
 ہوتے دیکھ کر قدامت پرست اور مختلف دھرمی آستانوں کے اجارہ دار ایسے غیر مسلموں کو  
 بہت بڑا بھلا کہتے اور مختلف الزام تراشیوں سے ان کی کردار کشی کرتے جو دل سے  
 اسلام کے شیدائی بن کر بینا مذہب قبول کرتے۔

۲ شجرۂ نسب : جن لوگوں کو نو مسلموں کے جوش ایمانی کا کچھ اندازہ ہوگا اور  
 تفہیم دین کے لئے انکی ولی خواہش و ذاتی کا دش کا کچھ اندازہ ہوگا وہی اپنی ولادت  
 سے صرف چند برس پہلے مسلمان ہو گئے ہوتے والدین کے اُس فرزند ارجمند کے نائز اور اُس

اور اعتمادِ عقیدہ کا اندازہ لگاسکتے ہیں جنکی روحانیت کو پروان چڑھانے کے لئے ایک سے زیادہ قرآن السعین تاریخِ کشمیر کے حصے میں آگئے تھے۔ یا بالفاظِ دیگر جیسے عظیم المرتبت مبلغ دین حضرت سید حسین سمنانیؒ اور ان سے فیض ایمان پانے والی عظیم عارفہ کشمیر لعلَّ دیدِ اُنکے والدین کی پیشگی تربیت کے لئے ماموہ ہو گئے تھے اور اُسی کیلئے روزگار سعادتمند نومولود کی اولین روحانی تربیت بھی ان ہی دو بزرگوں کی تکمیل اشت میں ہونے کے بعد اُسکی تحکیمی تربیت کے لئے ان سے بلند تر دُور روحانی شخصیتیں حضرت میر سید علی ہمدانیؒ اور ان کے فرزند میر سید محمد ہمدانیؒ کی صورت میں سامنے آتی ہیں۔

کشمیر میں شیخ العالمؒ سے پہلے اس طرح کا ہدف ینے والوں میں سے دو بڑی مشائیں کوتہ رافی اور شری کنٹھ کی تھی جہاں اجارہ داروں کی ہم طعنہ زندگی کا رگر رہی تھی چنانچہ اول الذکر سلطان صدر الدین ریشمگن شاہ کی وفات کے بعد اُسکی تاب نہ لا کر رہنہ و مت میں واپس آگئی اور موخر الدُّکر کچھ درکیلے کشمیر چھپوڑ کر سمر قند بھاگ گیا۔ اسکے بھاگنے کا سبب تاریخ واقعات کشمیر میں یوں بیان کیا گیا ہے ”شیخ سیلان ہندوؤں کے ایک بڑے طائفہ (برہمن طائفہ) سے تعقیق رکھتا تھا اور شری کنٹھ نام رکھتا تھا۔ خداداد عقل اور جذبے نے اُس کو اسلام قبول کر دیا بلکہ چھپے چوری مدرسہ اسلام میں جا کر حافظ قرآن بن کیا۔ لیکن اپنی قوم کے خوف (خوفِ حملہ و طمعنہ زندگی) سے اُنکے اطلاع پانے سے پہلے ہی سمر قند بھاگ گیا اور اسلامی علوم میں بڑی مہارت حاصل کر لی۔ (س۔ ۳۰) یاد رہے کہ یہ وہی شیخ سیلان ہیں جن کو حضرت شاہ ہمدانؒ نے نہ صرف اعلیٰ تعلیمی عہدہ سونپا تھا بلکہ اُنکے قابل بیانی شیخ احمد خوشخوان کو بھی اولین اسلامی کالج میں اعلیٰ ذمہ داری سونپی گئی تھی۔ یہی آزمودہ حریص سلطان سکندر کے عہد میں دو خاص با اثر نو مسلموں پر بھی آزمایا گیا لیکن یہاں نہ کوئی دین

اسلام ترک کرنے پر آمادہ ہوا اور نہ کوئی کشیر سے بھاگنے پر بلکہ اس کے بالکل  
 برعکس ایکتے (قبولِ اسلام کے بعد) سہہ بھٹ سے ملک سیف الدین بن جلنے  
 کے بعد ان کے خلاف بربر کا جوابی محلہ ترک کے ان کی ناک میں دم کر دیا جکہ دوسرے  
 نے سنداصرت سے شیخ نور الدین بن جانے کے بعد گاؤں کاؤں محلہ گھوم پھر لاتھیں  
 اسلام کی برکتیں سمجھانے کا مشق قوانہ بیڑا اٹھایا۔ وہ اور یا توں کے علاوہ انہیں ذات  
 پات کے غیر انسانی سلوک سے باز رکھنے کی پُر شفقت کو شش کرتے ہے مثلاً ایسے  
 ایسے "شرک" تخلیق کرتے رہے جو اپنی زبان میں ہونے کے ناطے بھی اور فورانی قرآنی  
 اثر کے ناطے بھی سخت سخت دل کشیر لوں کے دلوں میں اُتر جاتے تھے۔ یوں  
 گویا سادات کے شروع کتے ہوئے تبلیغی مشن کیلئے شیخ نور الدین کا وسیله اظہار اللہ کی  
 محصلی اور بروقت مدد کا درجہ پا تارہ اچنا پچھر چند معترضین کے بغیر بیشتر طعنہ زد ان یکے بعد  
 دیگرے شیخ العالمؒ کے ہم نوبت گئے۔ شیخ نور الدین کا ہم مرشد اور ہم عصر ملک  
 سیف الدین اتنی تبلیغی رحمت کیونکہ برداشت کرتا یکو نکہ وہ میر سید محمد ہمدانیؒ  
 کا سسرین سکتے کا ہی فخر نہ رکھتا تھا بلکہ سلطان سکندر جیسے پابندِ شریعت بادشاہ  
 کا وزیر اعظم اور فوجی سپریاہ بن سکتے کا شرف بھی اپنی خداداد قابلیت سے حاصل  
 کر پڑکا تھا اور وہ ہر دین دسمن کا وائی کو نقص امن کی لگاہ سے دیکھ کر فوری سرکوبی  
 سے نہ پچھا تھا۔ پھر وہ اپنی اپنی اجرہ داریاں قائم رکھنے کے لئے ذات پاٹ  
 کی وکالت کرنے والوں کے طعنے کیونکہ برداشت کر سکتا تھا۔ اس نے شیخ نور الدین  
 کی طبع افہام واستدلال کے لئے اپنے آپ کو مکلف نہ سمجھا۔ اس نے طعنے زنوں کو اینٹ  
 کا جواب پھر سے دیکھا۔ کافی تیگ کر دیا تھا جس کی تفصیل مختلف تاویلات  
 کے ساتھ تاریخوں میں دیکھی جاسکتی ہے۔ البتہ اسی پس منظر میں سراپا شفقت  
 حضرت شیخ العالمؒ نے قرآنی تعلیمات کو اپنے لئے اور اپنے سرمزیاں کے لئے

حرز جان بدلنے کی کوشش کرتے ہوئے خاندانی نکبر اور ذات پات کے ہر تصور  
کی بیخ کھنی کرنے میں کوئی کسر باتی نہیں رکھی ہے۔ مثلاً ایک شرکت میں کہتے ہیں ہے

حضرت با بہ آدم مولو

(حضرت با و آدمؑ ہم سب کامشتر کے ابوالآباء ہے)

مامہ حوا غنی آرام

(اسی کی عظمت کے زیر سایہ حضرت اُمِ حوا کو راحت نصیب ہوئی)

ادہ کرتے وہ پُر ڈونب تے ٹرزا لو

(اس واضح عقیدہ اور نظریہ کے ہوتے ہوئے پھر کہاں تجھائیش رہتی ہے کسی ذات  
پات کے نظریتے کی۔)

کوں ہم کوں کیا دیپاں

(اس عظیم عقیدے کی رو سے ہم سب ایک ہی قبیلے کے فرد ہیں اسلئے کسی کو  
شیخ سمجھنا عقل کا دلیوالیہ پن ہے،)

دوسرے "شرک" میں "پدر م سلطان بود" والے نظریتے کے تحت خاندانی  
برتری جلانے والوں کو بڑی شفقت سے دعوٰ نت جپوڑ نے کامشورو ہیوں

دیتے ہیں۔ ۵

کوں مولگی رنگن تے سنگن

(خاندانیت کا زعم ذہنی اور وحاظی برتری ڈھونڈھنے والوں کو ساتھ دینے  
والی شے نہیں،)

کوں موہنگن لیکھنے آو

(قبیلے اور خاندان کا نام کسی کے ماتھے پر لکھا نہیں ہے اونتھے لکھنے کی  
چیز ہے۔)

کوں مو اش دلگی انگن

(قبیلے کا نام چینے سے کسی کے دُکھتے اعضا یاد کھتی رگوں کا مادا ہرگز نہیں ہو سکتا)  
گارن عمل ترتیب کوں کھتہ آؤ؟

(آخرت میں تو قبیلے کا زعم بالکل ہی میکار چیز ہو گی کیونکہ وہاں اعمال کو دیکھیں گے  
پس کہاں سے آئی خاندانیت ہے)

بہر حال سات پیتوں تک اپنا شجرہ نسب اتنی بلند آہنگی سے بیان کرنے کا مقصد  
اُس وقت کے تغیریزدہ کشیری سماج کے تناظر میں دیکھنے کی دعوت دینے والے تربیان  
قرآن میں حضرت شیخ نور الدین "حسب و نسب کی طریقی جملانے کے اور ذات پات  
کے نام پر تصرف یا الفرقے پھیلانے کے اُتنے ہی کظرخالف رہے ہیں جتنے وہ توحید پرست  
ہونے کے ناطے شرک اور بد عات کے کظرخالف رہے ہیں۔ ذات پات کی ایخ کمی  
کرنے کے کمی اور تسلیغی اٹھارات اُن کے عارفانہ کلام میں غور کرنے سے تعلق رکھتے  
ہیں، مثلاً "شڑک" ملاحظہ فرمائیے۔

ذات گر شستہ کیا چُھے سودا؟

(اے ذات پات کے پُجواری کیا فائدہ ہے تھیں لوگوں سے اُنکی ذات پوچھنے میں)

ذات گر شستہ کیا مَدعا چُھے؟

(مجھ پر تھارے اس حقاقت بھرے استفسار کا مدد عاو اوضع نہیں ہوا پایا)

ترتیب نو تھوڑے قبیلہ جُدا

(ذر اہوش کے ناخن لے جہاں تجھے حساب دینے کے لئے جانا ہے وہاں سب  
کی بنیاد پر تیرا قبیلہ الگ نہیں رکھا جلتے گا۔)

سارے خالق خدا پچھے

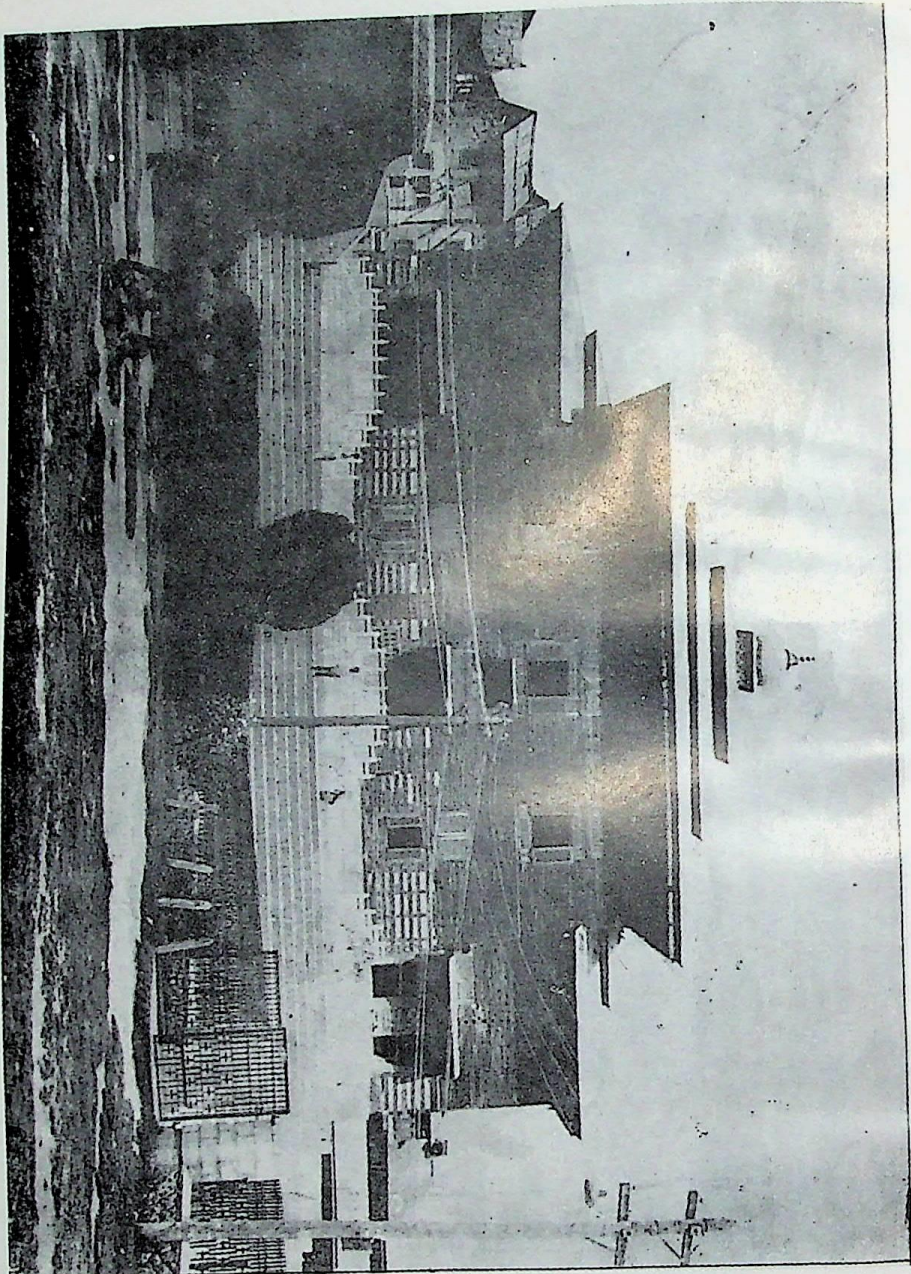
(سب کا خالق خدا ہے)

نسبی لمحاظت سے آخرت میں کوئی انتخاب عمل میں نہ آنے کی بات سمجھانے والے  
 حضرت شیخ العالم وہاں اچھے اعمال اور بُرے اعمال کی بنیاد پر اصحابِ ریکیمین (جن کو  
 داییں ہاتھ میں اپنا اپنا نامہ اعمال دیا جلتے گا) اور اصحابِ شوال (جن کو بائیں ہاتھ  
 میں اپنا اپنا نامہ اعمال تھما یا جائے گا) کا انتخاب عمل میں آنے کی ہستیاں کھڑی یاد  
 دلاتے ہیں یہ کہہ کرہے

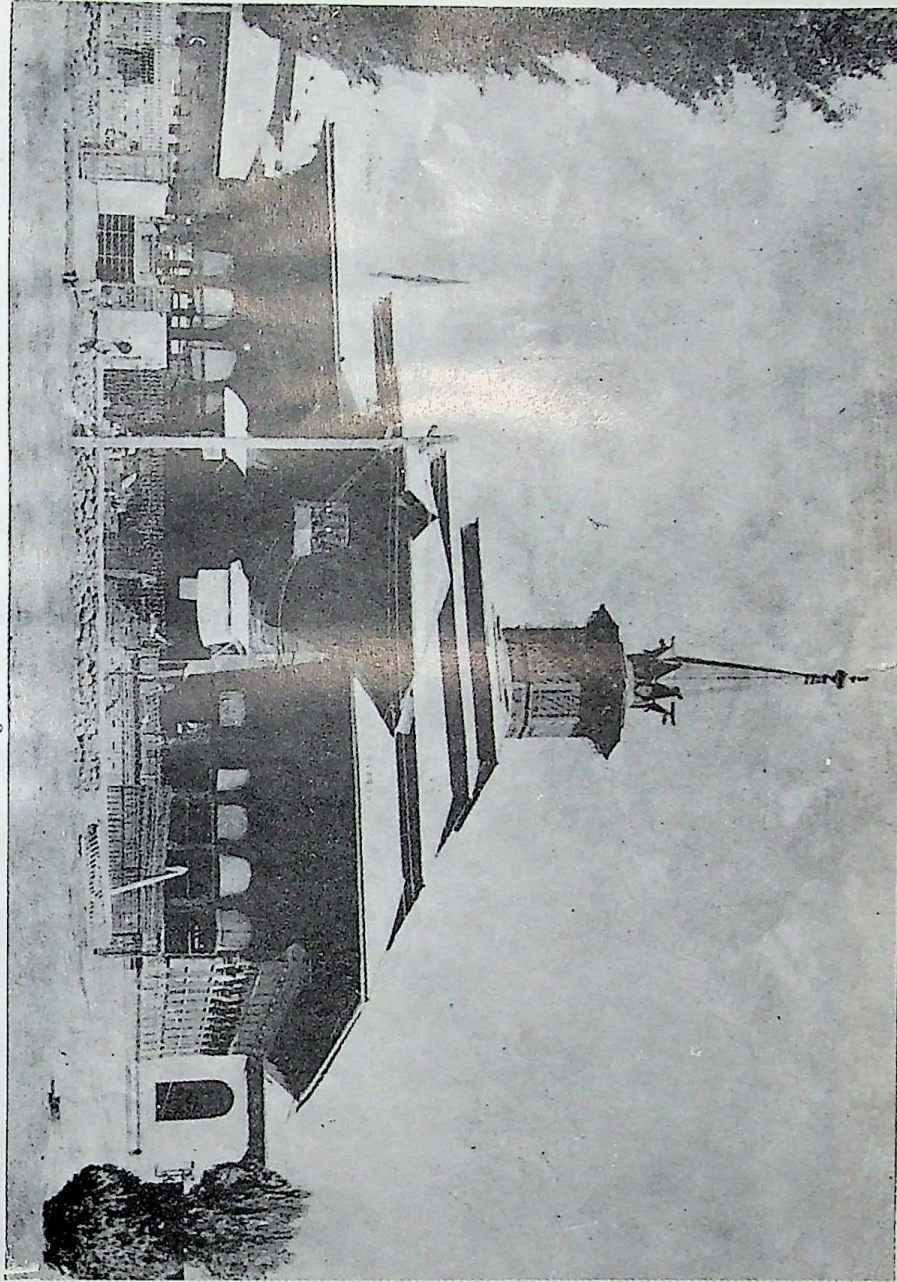
رُقْرُقْ رُمَّقْنِ بَيْوَنْ كُنْ ثَارَنْ      بَجْهُمْ لَكْنَ نَاكَارَنْ      سَعْتِي  
 نَدَامَتْ دِيكَيْتَنْ كَهْتَنْ ہیں جس کھڑی وہاں اچھوں اچھوں کو مرتبہ دارچن لیا  
 جائے گا مجھے اندیشہ ہے کہ میں اچھے اعمال کی کمی کے باعث کہیں اس وقت بُروں کے ساتھ  
 اٹھایا جاؤں گا۔ نسبی رُعْوَتْ والوں کی ذہنی جاروبِ نکشی اور اصلاح کرنے والے شیخ  
 نور الدینؒ ذات پات کی بیخِ نکنی کو اپنی عارفانہ شاعری کا ایک مستقل موضوع بنانے کا زیادہ  
 سے زیادہ غیر مسلموں کو اس اسلامی اصولی تقویٰ کا گروہ بنلتے گئے جس کی واضح  
 نشانی ہے انْ أَكْرَمَ مَكْمُونَ عَنْ دِينِ اللَّهِ الْقَاءِ كَمْ لیعنی "تم میں بڑا وہ ہے جس  
 کے دل میں خوف خدا اور زیادہ نیکی کا جذبہ ہو" کہہ کر کی گئی ہے۔ قرآنی بائیں عربی  
 سے لے کر میٹھی نکشیری میں منتقل کر کے اپنے ہم زبانوں کو سانے والے شیخ العالمؒ<sup>۱</sup>  
 نکشیری کا سب سے بڑا سماجی انقلاب بیان کرنے میں نہایت اہم روں انجام دے  
 سکے ہیں۔ نسبی رُعْوَتْ والوں کے لئے ان کے اصلاحی پیشاؤں کی ان ایسے الفاظ پر  
 بھی طویٰ دکھائی دیتی ہے سہ

ذات چھے دیاں ذات میں شنی  
 (ذات باری تمہیں (قرآن میں) یہ بات بخوبی سمجھاتا ہے کہ جو بھی ابنِ آدم  
 ذات پات کی بات سنے گا اور ملنے گا)

امتنان عالی کے پتوں میں سلطان زین العابدین (پشاور) کی بنا کر دھاناتا کیا۔ ایک یادگار تھوڑی بڑی۔



استاریلیک ایکی یادگار تھوڑی بہاں ہٹھر کتھنے نو الین تو اپنی ایسے دل خلافاً کے سارے یہ اکام فرمائیں۔



تے عقل تے بو دانی مو

(جان لو شعوب و قبائل کو صرف پہچان کا ذریعہ قرار دینے والے اللہ کی نظر میں) وہ عقل اور سمجھ سے عاری ہے)

الگ ذات چھنے نکس کھنی!

اًس دُنیا میں (ایک اللہ کے بندے اور ایک آدم کی اولاد ہونے کے مطے) ہر کسی کی ایک ہی انسانی ذات ہے)

پلگ ذات ٹکانیہ کھنی مو

(البتہ اس دنیا آخرت میں یہ اور بُرے اعمال کے اعتبار سے کوئی فرد کسی ایک ذات کا نہیں ہو سکتا کیونکہ لوگوں کے اعمال کے مراتب و مدارج وہاں بالکل الگ الگ ہوں گے)

یو د بھے سے آسیِ اسلامی

(اگر تجھ پر اخوتِ اسلامی کا نکتہ روشن ہو جائے تو (فِ الْمُعْمَلِ  
إِخْرَاجَهُ أَنَا كَبِدَ وَلَتْ))

توہ کھوستہ ذاڑ کا نثرہ پڑنی مو

(اُس صورت میں تجھ سے روشن ذات والی کوئی مخلوق نہیں ہو سکتی) یہ ہیں اپنے شجرہ نسب اور اُس وقت کے شیر پر حادی النظر یہ ذات پات سے متعلق حضرت شیخ العالم رحمۃ اللہ علیہ کے آفاقی اور عالمگیر خیالات جن ہیں سے بیشتر دقی اوسی حسب و نسب کی رعوت پر اترانے والوں کا تو طرکرنے کے لئے شاعرانہ فصاحت کے ساتھ کہہ گئے ہیں۔

کشمیر کے سارے دستیاب تذکروں کا مطالعہ کرنے والوں کو یہ بات بخوبی سمجھ آجائی ہے کہ حضرت شیخ نور الدین <sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> کے حالات اور کافرnamوں پر تباہ کی گئی جو

۸۲۳

سید سے قریب العصر اور اہم دستاویز سلطان ازین العابدین بڈشاہ (۱۴۰۰ء۔ ۱۴۵۰ھ) کے ملک الشعراً ملماً احمد کشیری کی "مراۃ الاولیاء" نامی کتاب کی شکل میں معرض وجود میں آگئی تھی اُس کی عدم دستیابی کے سبب اس موضوع سے متعلق تین بنیادی اہمیت کے مأخذ میں۔ احضرت شیخ حمزہؒ کے خلیفہ بابا داؤد خاکیؒ کا منظوم رشی نامہ المعروف قصیدۃ الامیہ۔ ۲۔ حضرت خاکیؒ کے خلیفہ بابا نصیب الدین غازی کشیریؒ کا نشر و نظم پر مشتمل نورنامہ المعروف کتاب مذاقب۔ ۳۔ بابا نصیبؒ کے خلیفہ بابا داؤد مشکوکیؒ کا نشر و نظم پر مشتمل "اسرار الابرار" نامی تذکرہ اولیاً شاید پیشتر محققین اس بات سے بخوبی واقف ہوئے کہ بابا داؤد خاکیؒ (۹۲۸ھ۔ ۱۵۲۱ء۔ ۹۹۳ھ) کا ریشی نامہ اصل میں شیخ نور الدینؒ کے حالات و کرامات نظم کرنے کے بر عکس بابا موصوف کے ایک ہم عصر ولی بابا ہر دی ریشیؒ کے حالات و کرامات نظم کرنے کے لئے مخصوص رہا ہے۔ اور ان کا تعلق حضرت شیخ نور الدینؒ کے سلسلہ ریشیان سے ہونے کے ناطے صرف تمہیداً شیخ العالمؒ کا مختصر توصیف ذکر کیا گیا ہے۔ مثلاً اس شعر سے آغاز کلام کرنے کی غرض سے بحیثیتِ یافیؒ سلسلہ انکویلوں پیش کرتے ہوتے ہے

شیخ نور الدین ریشیؒ پیر جمع ریشیاں  
زادہ خوش بود و باحق داشت بسیار اشقال

ظاہر ہے کہ یوں بابا خاکیؒ نے شیخ موصوف سے متعلق تفاصیل بہم تنگ کر کے اولین دستیاب مأخذ پیش کرنے کا موقعہ کھو دیا ہے۔ البتہ یہ بات قرین قیاس لگتی ہے کہ انہوں نے ہی اس امر کی تلافی کے لئے اپنے خلیفہ خاص بابا نصیبؒ کو ایک مفصل نورنامہ لکھنے کی تحریک دی ہو گی اور یوں حضرت شیخ العالمؒ پر تحقیق و تحسین کاری کا شوق رکھنے والوں کے لئے اولین دستیاب مأخذ کی فضیلت

بابا نصیب الدین ”کے نورنامہ کے حصے میں اُنکی ہے : رشی نامہ یا قصیدۃ الاممیہ  
 ۹۸۷ھ میں لمحے جانے کے مقابلے میں ابو الفقر آیا بابا نصیب (۹۴۴ھ تا ۱۰۳۴ھ)  
 کا نورنامہ تقریباً پچھیس سال بعد ۱۶۳۴ھ کے آس پاس مکمل ہو گیا ہے۔ بابا نصیب  
 کے مرید خاص بابا داؤد مشکوati کا ”اسرار الایران“ نامی تذکرہ ریشیان نورنامہ کے تیس  
 سال بعد ۱۶۵۳ھ کے آس پاس مکمل ہو گیا اسلئے آخر الذکر دو تذکروں کے درمیان  
 زیادہ بعد زمانی حاصل پھر بھی ان دونوں مأخذوں کی حیثیت سے شیخ العالم ”کا سال  
 ولادت درج کرنے میں بعد المشرقین پایا جاتا ہے جس سے ایک اور اہم واقعہ سے  
 متعلق یعنی خود امیر کبیر میر سید علی ہمدانی ”جسیے معارف ثقات کشمیر کے ساتھ اس اس  
 روحا نیت پرور فرزند کشمیر کی ملاقات کا واقعہ مختلف مباحثت کی لیپیٹ میں آنے کی  
 گنجائش پیدا ہو گئی ہے جتنا پھر بابا نصیب نے جہاں شیخ العالم ”کا سال ولادت  
 ۸۷۷ھ اور سالِ رحلت ۸۳۲ھ اپنے کسی مأخذ کا نام لئے بغیر درج کر لیا ہے۔  
 وہاں اُنکے مرید بابا داؤد مشکوati نے حضرت شیخ موصوف ”کا سالِ ولادت  
 ۷۵۷ھ اور سالِ وفات ۸۰۸ھ مرشد کی طرح ہی اپنے کسی مأخذ کا نام لئے بغیر  
 درج کر لیا ہے۔ لہذا محققانہ پذیرائی کے لئے دونوں کی حیثیت ایک جیسی ہے۔  
 البتہ مرشد کے حق تقدم اور مرتبہ کو ملحوظ رکھ کر بعد کے بیشتر تذکرہ نویسوں نے بابا نصیب  
 کی پذیرائی کو ایک گونہ اخلاقی خرض سمجھ لیا ہے۔ مثلاً اولیاً کشمیر کا سب سے بلند رتبہ  
 ”فتحات الکبرویہ“ کے نام سے ۱۶۳۴ھ میں لمحے والے شیخ عبد الوہاب نوری نے ان  
 دونوں واقعات پر یوں انہما رخیال کیا ہے کہ حضرت شیخ العالم ”کے عالمگیر موضوعات  
 کی طرح آخرت میں اُنکے علمدار کشمیری یا بن جلنے کی امتیازی شان بھی قابل فہم بن جاتی ہے۔  
 شیخ نوری کا صرف ترجیح پیش ہے۔

”جن دنول بابا داؤد مشکوati لیتے مرشد حضرت محبوب العالم سلطان محمد“

CC-0. Kashir Treasures Collection Srinagar. Digitized by eGangotri

شیخ حمزہؒ کے ارشاد کی تکمیل میں پرگٹ کھویہا مہ (کویہامون) کے شنکہ بال نامی  
 مقام پر لمبی چلکشی کی نیت سے گوشہ تشنی ہو گئے تھے۔ انہی دلوں کے دو لان  
 ایک رات اُنکے دل پر یہ (استفہامیہ) خیال حادی رہا کہ (اگر ہرستی اپنے سب  
 سے ہمدرد روحانی خیر خواہ اور علمدار کے ساتھ میدا۔) مخشی میں اٹھائی جانی  
 از روئے مشیت مطلوب ہے تو کشمیر کی بستی کے لوگ کس بزرگ شخصیت کے علم  
 کے زیر سایہ اٹھاتے جاتیں گے۔ اُسی رات حضرت رسالت ماب صلی اللہ علیہ وسلم  
 نے مجھے خواب میں اپنے جلوہ عالمتاب سے نواز کریے فرمایا کہ روز قیامت  
 کے نئے کشمیر پول کا علمدار اور سلطانِ کشمیر شیخ نور الدینؒ کو مقرر کر دیا گیا  
 ہے۔ گویا اس خط کے لوگ اُنہی علمداری میں ہی اٹھاتے جاتیں گے۔  
 باداً وَ دُمْشِقُواْتِيؒ نے (بایا خاکیؒ) کے اس بیان کی روایت کرنے کے علاوہ یہ  
 بھی کہا ہے کہ حضرت امیرؒ کے ساتھ شیخ العالمؒ کی ملاقاتات مشہور ہے لیکن  
 امیر سے یہاں (میر سید علی ہمدانی کے بھلتے) میر سید محمد ہمدانیؒ مراد لیا جانا  
 چاہیے کیونکہ تاریخی کتابیں اسی بات پر متفق ہیں اور ابو الفقرؒ باب النصیبؒ  
 نے نورنامہ میں جہاں اُنکے درمیان (ملاقاتات) مجلس آراں کا ذکر کیا ہے  
 وہاں اُنکی مراد بھی میر سید محمد ہمدانیؒ ہی ہے۔ دراصل کاتب نے غلطی  
 سے میر سید علی ہمدانیؒ لکھا ہے۔ اسی طرح سے کچھ لوگوں کا شیخ نور الدینؒ<sup>۲</sup>  
 کی ولادت کے بارے میں یہ کہنا کہ ان کا سال ولادت ۷۵۵ھ ہے  
 اور سال وفات ۸۰۸ھ جکہ ابو الفقرؒ باب النصیبؒ نے نورنامہ میں  
 ان کا سال ولادت ۷۹۷ھ اور سال وفات ۸۳۷ھ بتایا ہے۔ چنانچہ حضرت  
 شیخؒ کے مقبرہ پر بھی یہی تاریخیں درج کی گئی ہیں۔

خواجہ محمد اعظم دیدہ مری (۱۱۰۳ھ - ۱۱۴۹ھ) نے اپنی مشہور تالیف "واقعات  
 کشمیر" میں "اسرار الابرار" بین سالِ ولادت شیخ ۷۵ھ ہی درج کیا ہے لیکن سال  
 وفات شیخ ۸۲ھ نہ دکھایا ہے۔ ایسا "فتحات الکبڑویہ" کے الفاظ میں درج سنہ  
 ہشتصد وہشت میں کتابت کی غلطی ہوتے کا نتیجہ قرار دیا جا سکتا ہے اور "واقعات کشمیر"  
 کا اندر راجح ہشتصد وہشت ہی "اسرار الابرار" کی عبارت کے ساتھ زیادہ مطابقت  
 رکھنے کے علاوہ حضرت شیخ العالم رحمۃ اللہ علیہ کی عمر شریف بیشتر بزرگان دین کی طرح ۶۳ سالہ  
 قرار دئے جانے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی عمر شریف سے مماثلت جو یہ عقیدت  
 رکھنے والوں کی نظر میں بھی قابل غور ہے۔ مورخ حسن نے بھی اپنی مشہور تاریخ کے  
 حصہ اولیاً (اسرار الاخیار) میں یادداو مشکوتوی کی "اسرار الابرار" میں تاریخ وفات شیخ  
 کی پذیرائی کی ہے۔ ان تاریخوں کی پذیرائی کرنے سے جہاں حیاتِ شیخ العالم رحمۃ اللہ علیہ کے بیشتر  
 زبان زد عوام واقعات پر نظر ثانی کی ضرورت لائق ہو جاتی ہے وہاں حضرت امیر کبیر  
 میر سید علی ہمدانی رحمۃ اللہ علیہ سے ملتا ہے اور اللہ عارف کے ساتھ شیخ العالم رحمۃ اللہ علیہ کے ملکی  
 ہونے اور اکتساب قیض کرنے کے بہت سے پہلو زیادہ تباک دکھائی دینے لگتے  
 ہیں۔ البتہ اختلاف رائے کے ان مباحثت کی روشنی میں حیاتِ شیخ مرتب کرنے  
 والے محققین کو عوامی عقیدے میں رپھے بسے خیالات بدلنے اور کلاماتی بیانات  
 کی اصلاحیت بیان کرنے سے بہتر وہ عافیت کوشی دکھائی دی ہے جن کا مظاہرہ  
 عبدالاحد آزاد جیسے ایک روشن دماغ اور پر خلوص محقق کو بھی اپنی کتاب "دکشمیری"  
 زبان اور شاعری میں "ذکر شیخ العالم رحمۃ اللہ علیہ" کی تہمید باندھتے وقت کرنا پڑتی ہے۔  
 اس تہمید کا ایک اقتباس حیاتِ شیخ العالم رحمۃ اللہ علیہ سے ہوتے کیا جاتے گا۔ یہاں  
 پر اتنا ہی کہہ دینا کافی ہو گا کہ آزاد موصوف نے جہاں ابو الفقر آباؤنصیب کے بیان  
 کی پذیرائی کر کے اُنکے فارسی الفاظ کو ولادتِ شیخ العالم رحمۃ اللہ علیہ سے متعلق اُردو الفاظ

کا جامیوں پہنایا ہے۔ ”اس سرمائیہ سعادت (حضرت شیخ نور الدین) کی ولادت سلطان قطب الدین کے نویں سال جلوسِ قریب کیوہ میں چھ جمادی الاول ۹۷ھ، ہجری کوہوئی۔“ وہ آزاد نے نہ صرف اس تاریخی حقیقت کو نظر انداز کیا ہے کہ سلطان قطب الدین کا پہلا سال جلوس ۹۵ھ تھے جو یہی مطابق ۱۲۸۳ء کا نام ہے اور اس لحاظ سے ۹۷ھ تھے جو یہی سلطان قطب الدین کا نویں سال تھا سال جلوس ہے اور اگر واقعہ ولادت شیخ کو نویں سال جلوس کا ہی معاملہ قرار دیا جانا مطلوب ہوتا ہے ۹۹ھ کے بجائے ۹۸ھ کو سال ولادت ملنے کی مجبوری کا سامنا کرنا پڑے گا۔ اس پر مسترد ہے کہ تاریخی واقعات کے باہم تکرانے کی پرواہ کتنے بغیر اسی تاریخ ولادت کی بنیاد پر آزاد نے نہ صرف حضرت شیخ کے بارے میں یہ ذیلی عنوان جلی حروف میں تحریر کرنے کے قابل گردانا ہے کہ ”حضرت میر سید علی ہمدانیؒ سے ملاقات“ مسلم ہے بلکہ اسکی ذیل میں مطلوبہ واقعیوں پیش کیا ہے ”جب میر سید علی ہمدانیؒ دوسری دفعہ کشمیر تشریف لائے تو ایک دن موضع کیوہ (تحصیل کولکام) چہار حضرت شیخؒ کی سکونت کرتے تھے، پہنچے۔ شیخ کی عمر اُس وقت سات برس سے تجاوز کر کی تھی۔ ایک کریوہ پر ایک اوپنی جگہ پر بیٹھے تھے حضرت امیرؒ نے اپنے ساتھیوں کو پیچھے جھوپڑا اور شیخ کے پاس گئے۔ شیخؒ اداب بجالا کر متواضع بیٹھے حضرت امیرؒ دریتک شیخؒ کا سارہ باطنی سے آگاہ کرتے رہے حضرت امیرؒ کے ساتھیوں میں غلام الدین مودن ایک تھے۔ اُن کے دل میں حضرت امیرؒ کے اس رویہ سے بُرے جذبات ابھرنے لگے۔ ابھی اس کے دماغ میں یہ خیالات گھوم ہی رہے تھے کہ سید ایک آگئے اور غلام الدین مودن سے یوں مخاطب ہوتے — اے غلام الدین ان عطا قسم کے اوہام کو اپنے دل میں جگہ نہ دے۔ حقائق شناس لوگوں کو حقارت کی نظر سے دیکھنکا نیتیجہ یہ ہو گا کہ آدمی خود گمراہی کے گھٹھے میں گرجائے گا۔ اور یہ معصوم جو تمہاری نظر

میں حقیر ہے ایک ایسا سورج ہے جو مائل بر فیعت ہے ایک دن ایسا بھی آئے گا کہ تو اس کا مرید بننے کی خواہش کرے گا۔ کچھ عرصہ بعد حضرت امیر کشیر<sup>ؒ</sup> اپنے وطن واپس تشریف لے گئے۔ رحلت فرمانے کے وقت اپنے فرزند ارجمند میر محمد ہمدانی<sup>ؒ</sup> کے نام کشیر جا کر حضرت نور الدین ریشی<sup>ؒ</sup> سے ملنے کی وصیت تحریر فرمائکر اپنے مرید خاص شیخ قوام الدین کے حوالے کر دی۔ حضرت امیر<sup>ؒ</sup> کا سالِ وفات "بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ" سے حاصل ہوتا ہے یعنی لا ۸۷ھ مھرجی۔

— (کشمیری زبان اور شاعری ج ۲ ص ۱۸۷/۱۸۸) ۔

عبدالاحد آزاد نے مذکور بیان آنکھیں بند کرنے نقل ہی نہیں کیا ہے بلکہ سہل انگاری، عافیت کوشی اور موڑخانہ بے بصری کو بھی اپنی قدر کو شخصیت پر منظلانے کی دعوت دی ہے چنانچہ ایک سرسری تجویزی کی رُسو سے وہ اس ایک ہی اقتیاس میں کمی محل نظر باتیں بیان کر گتے ہیں۔ اور ان میں سے بیشتر کو اپنے ماذن نور نامہ سے مِن و عن نقل کرنے کا احساس دلاتے ہیں مثلاً:

— یہی حضرت شیخ کی ولادت<sup>ؒ</sup> میں ہونے کے باوجود سلطان قطب الدین کے نویں سال جلوس میں ہوتی ہے۔

— یہ کہ میر سید علی ہمدانی عجب دوسری بار کشیر تشریف لائے تو وہ حضرت شیخ<sup>ؒ</sup> سے عہدِ طفویت میں ہی ملے اور ان کے ساتھ اسرار بالطفی پر کافی دیر تبادلہ خیال کیا۔ شیخ العالم<sup>ؒ</sup> جیسے ممتاز روحانی نابغہ کے ساتھ کم عمر کی تین ایسا بادلہ ہو سکنے میں کوئی کلام نہیں۔ اصل استفسار حضرت امیر کے تین بار کشیر تشریف لانے اور دوسری بار کی تشریف آوری کے دروازے حضرت شیخ سے ملاقی ہونے اور اس وقت انکی عمر صرف سات سال ہونے سے ہے جو تذکرہ نویں اور مورخین حضرت امیر کی سرہ بار کشیر نور دی کے قابل ہیں وہ متعلقہ تین سالوں کا تعین اس طرح سے کرتے ہیں:-

• حضرت امیر حکیم کشمیر نور دی سلطان شہاب الدین کے عہدیں  
۱۳۸۲ھ کے دوران سات سو مبلغین و سادات سمیت۔

• حضرت امیر حکیم کشمیر نور دی سلطان قطب الدین کے عہد میں  
۱۳۸۹ھ کے دوران آکر سبے لماقیاں تقریباً ۲۰ سال۔

• حضرت امیر حکیم کشمیر نور دی سلطان قطب الدین کے عہدیں  
۱۳۸۵ھ کے دوران سبے مختصر قیام بوجہ عالت۔

اب اگر یہ بات ان لیں کہ دوسری کشمیر نور دی کے آغاز میں ہی حضرت امیر کبیر  
میر سید علی ہمدانی حضرت شیخ سے خاص شفقت کے ساتھ ملتے ہیں اور ان سے اسرار  
باطنی بیان کر کے انہیں کم سنی میں ہی اپنا سہراز بنایتے ہیں تو یہ کیونکہ محکن ہے کہ اپنی  
علمداری کو بھول کر جو شیخ نور الدین رحمۃ اللہ علیہ کے حضرت امیر حکیم کے ساتھ داخل ہجت  
ہونے کی دعائیں مانگتے رہیں۔

نندہ رویش عرض کر شاہ مہدیش جنتس ہتیزہم پانس ستر  
وہ مرشد کامل کے اٹھانی سالہ قیام کشمیر کے دوران بار بار انکی قدموں سی  
کے لئے حاضر ہو جاتیں۔ خاص طور پر اس عرصے میں کشمیر کے مختلف علاقوں میں  
حضرت امیر کبیر کے تبلیغی دورے مشہور ہونے کے علاوہ موجودہ خانقاہ معلیٰ  
کے مقام پر (مورخ حسن کی رو سے) وہ دوچھے گزار کر عقیدتمندوں کو کھیلے عام  
اپنے دیوار اور کردار ساز گفار سے فوازتے رہتے کی باتیں بھی تو مشہور ہیں جن سے  
حضرت شیخ جیسے نالغراپنے آپ کو بے بہرہ رکھنا ہرگز گوارانہ کر سکتے تھے۔ لیکن

لہ، اور تھے: دیکھنے فتحات الکبر ویہ واقعات کشمیر۔ ریاض الاسلام۔ باغ سیمان۔  
تاریخ حسن اور کشمیر۔

کوئی ناگ — اسی پتھے سے حضرت شیخ کی والدہ (سرہ ماں) حضرت شیخ کے نول بونے کی بشارت ایک گلریست کی صورت میں ملی تھی۔



امانی کیمیوہ — اس پر پھرستنی نورالین نورانی کے والی کڑی یعنی سالالہی اور والدہ تم سدادہ ملک، الہی نے سے پیدا خواز بون دھل  
اور فرزند بابا ہی راسودہ ہیں —



CC-0. Kashmir Treasures Collection Srinagar. Digitized by eGangotri

ان سنوں کے قلابے آپس میں ملانے سے کئی عجیب سی باتیں اُبھرتی ہیں۔ جن کا خلاصہ  
یہ ہو سکتا ہے:

سال ولادت ۱۹۷۶ء میں تسلیم کرنے کی صورت میں حضرت امیرؒ کے  
دوسری بار دارکشی برہونے کے وقت یعنی ۱۸۷۷ء میں حضرت شیخ کی عمر صرف دو  
سال باختی پڑتی ہے۔ دو سال کے پچھے کے ساتھ اسرار پاٹنی پر حضرت امیرؒ کا تابدالت  
خیال اگر اسی نوعیت کامان لیں جیسا کہ لوک روایت کے مطابق شیر خوارگی کے زمانے  
میں ہی آپ کا للہ عارف کی نصیحت کو قبول کرنا اور دودھ پینے سے روٹھنے کی حالت  
کو خیر پا دکھنا ہے تو مضائقہ نہیں۔ پھر کم از کم آپ کو سالہ قرار دینا تو اصلاح طلب  
ماننا ہی پڑے گا بلکہ ابو الفقراء با نصیبؒ کے مأخذ کو دریافت کرنا بھی ناگزیر بن جائیگا۔  
اور اُنکے مرید خاص بابا داؤد مشکوتوی کے درج کردہ سال ولادت پر بھی مندرجہ ذیل  
غور کرنا لازمی بن جلتے گا۔ اس صورت میں اب تک سب سے آخر پر حضرت شیخ پر عرقی زیارت  
سے سوا خی رسالہ (مونو گراف) ساہتہ اکیڈمی کی استدعا پر لکھنے والے غلام بیگ گوہر کو بھی  
اپنی اس رات پر نظر ثانی کرنا ہوگی کہ بابا داؤد مشکوتوی مختلف اندراج جنین کر کے  
یا اپنے مرشد سے اختلاف رائے کر کے محض اسلئے ناقابل قبول بن جلتے ہیں کہ وہ  
اپنے مأخذوں کا نام نہیں لیتے ہیں یا اسلئے بھی کہ انکی کتاب "اسرار الابرار" ایک عوامی  
پذیرائی والے سلسلے میں مغالطے پیدا کر سکتی ہے۔ ایسی صورت حال میں حقیقت پسندانہ  
روایت اس بات کا متعاضی ہے کہ چونکہ بابا داؤد مشکوتوی کی طرح ہی با نصیبؒ نبھی  
اپنے مأخذوں کا حوالہ نہیں دیا ہے اس لئے اسے من و عن تسلیم کرنے سے  
بھی کئی مغالطے پیدا ہو جلتے ہیں جن میں سے بعض کی نشاندہی کی گئی۔ اسلئے پہلے ماثلت  
جوئی کی وہ بات ذہن سے نکالی جلتے کہ اگر حضرت رسالتاًب کی اغمشر ریف کے ساتھ  
مطابقت عددی رکھنے والی ۶۳ سالہ لگتی کم و بیش قرار پاتی ہے تو حضرت شیخ زہدی ست

شناس اور شریعت پذیر غنیمت میں کوئی فرق آتے گا۔ ہرگز نہیں۔ اگر چیزتر عاشقانِ  
 رسول سلی اللہ علیہ وسلم کا عرصہ حیات صرف ۲۳ سالہ مہلت دنیوی پر محیط رہا ہے تو وہ  
 ایک حسنِ اتفاق ہے کوئی لازم تہ مشیت ایزدی نہیں ہے۔ چنانچہ ہزاروں بزرگانِ  
 دین کی عمریں اس عدد خاص سے کم اور زیادہ رہی ہیں اور انکی روحانی غنیمت  
 میں اُس سے کوئی سمجھی و بیشی واقع نہیں ہوتی ہے اور یوں اگر حضرت شیخؓ کے تمام  
 واقعاتِ زندگی کے تناظر میں بنیادی مأخذات دستیات ہوتے تو تک محققانہ سطح پر  
 حضرت شیخؓ کا سال ولادت مرشد کے بھائے مرید کا ہی اہم تر تسلیم کریا جاتے تو  
 چند اس مضائقہ نہ ہوا چاہیے۔ البتہ اس چلیل القدر علمدار کشیرؒ کا سامنہ ارجمند چونکہ  
 تاریخی طور پر سلطان زین العابدین کے عہد میں ۸۳۲ ہجری سال کے نٹے ہی کافی روشن  
 و مبرہن ہے اسلئے اُس پر بحث برلائے بحث عبث ہوگی۔ حاصل کلام یہ ہے کہ  
 بابا داؤد مشکوحتی کافرا ہم کرده سال ولادت ۱۲۵۵ھ تسلیم کر کے بابا نصب لدین  
 غازی کا درج کردہ سال وفات ۱۳۲۸ھ تسلیم کرنے سے حضرت شیخ العاملؒ کی عمر شریف  
 کو ۲۳ سال کے بھائے ۵ سال پر محیط جانا ہو گا۔ اس صورت میں حضرت امیر کشیرؒ  
 سے ۱۸۷۰ھ میں ملاقات کے وقت حضرت شیخ کام ۲۳ سالہ جوان ہونا ہی ازیادہ فخر  
 انگریز نہیں بتا بلکہ چھ سال بعد ہی تیس سال کی عمر میں حضرت امیرؒ کی طرح حضرت  
 شیخ موصوف کا اپنی باتی زندگی تبلیغ دین کے لئے قطعیت سے وقف کرنا بھی ان اصحاب  
 کبار کی بابرکات زندگیوں سے قریب تر ہونے کی اُس تمنا کا آئینہ دار بتا ہے جس نے  
 حضرت شیخؓ سے ایسے دردمندانہ اور صدق لانہ شعر بھی کھلواتے میں۔

۱۸۷۰ سال عیسوی کے شمسی سال سے مکتب عرصہ پر محیط ہوتا ہے اسلئے قمری  
 ۱۴۳۲ سال عیسوی کے برابر ہی محیط ہوں گے۔

محمدؐ تری ثور یار برحق گنزر رکھ تمن نش اندنے ساری نیا تے  
 — (رسولِ محترم حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے چهار یاران  
 باصفا جیسے اصحاب کیا رکھ اتباع کے لئے کامل اور برحق نہیں جائز  
 فدوی بننا سیکھو ان کے اتباع میں ہی تمہاری ہر مشکل کا حل پوشیدہ ہے)  
 عالمگیر ایمانی اور انسانی قربوں کی معرفت کرنے والے شیخ العالمؒ نے اصحاب  
 رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی ایمان و ایثار سے معمور زندگیوں سے والہانہ عقیدت  
 دکھلنے کا یہ عملی تقاضا بھی روشن کیا ہے کہ عرصہ حیات کم ہو یا زیادہ لیکن اسکی قدر  
 و منزالت صرف ایک صورت میں ٹڑھ سکتی ہے اور وہ ہے اپنے آپ کو وقفِ خدمت  
 انسان و اسلام کرنا۔ چنانچہ کہتے ہیں یہ

### حضرتِ صدیقؓ تسلی دردانس

(میں صدقے انسانیت کے اُس انمول موتنی پر حبس کو دینا حضرت صدیقؓ کے نام  
 جانتی ہے)

یسُ اول ہبتوت صاحبِ بَنْ سُتُر  
 (ہاں اُسی عظیم انسان پر حبس کو شاہِ رسول و شاہِ لوگ نے اپنا پہلا یار جاننے کا  
 شرف بخش)

### عمر خطابؓ بَسْ بَهْلَوَانْسِ!

(میں صدقے عدل و روحانیت کے اُس بہلوانِ عظیم حضرت عمر ابن الخطاب پرما  
 یتیج جنگ کو رشیطانؓ سُتُر

(جن کی ضربِ ایمانی سے شیطان لعین کو شکست فاش میں)

### حضرت عثمان ابنِ عفانؓ

(میں صدقے اس پیکرِ حلم و حیا حضرت عثمان ابنِ عفان پر)

بیوں اتے کر قرآن ستر

(جن کو قرآن حکیم کے اسرار و رموز کے ساتھ ہم کلامی کا شرف، نصیب ہو گیا)

حضرت شاہ س شیرین دانس

(یہ مذہبی ادب پر زوال زوج بتوں شاہ ولایت حضرت شیرین دا پر)

بیوں زوال کھپیے میہماں س ستر

(جنہوں نے اپنے اہل دعیاں نمیت بھوکے رہ کر مہمان کو کھانا کھلانے کی بے شال  
خواست بھی دکھائی)

رسول خدا یس شاہ سلطان س

(میں صدقے ان سب کو مٹا لی انسان بنانے والے معمارِ انسانیت رسولِ خدا

شاہِ کونین (صلی اللہ علیہ وسلم) پر)

یُس امت پندرہ سیر پانس ستر

(تو سراج میں بھی الامتی کہہ کر آخرت میں امتیازی امت فوازی کا مقام)

محود پانے والے ہیں)

اسی شاعرانہ نشور کی ذیل میں حضرت شاہ ہمدانؒ سے متعلق درج بالا شعر تخلیق کیا گیا  
ہے جو حضرت امیر کبیر میر سید علی ہمدانیؒ کے ساتھ حضرت شیخ کی والہانہ عقیدت کے  
علاءہ ان سے بالمشافہ ملاقات کی ایک زیرین لہجی سی شہادت بھی محسوس کر آتا ہے۔

خاص طور پر سہ جننس ہمیز کم پانس ستر

یعنی مجھے جنت میں اپنی رفاقت میں رکھنا جیسے ندا آئیہ میں دنیاوی ملاقات  
میں باقی رہی ہوئی تشنیج کو دور کرنے کی ترتیب بھی محسوس کی جا سکتی ہے۔ بہرحال بات  
چلی تھی عبداللہ آناد سے اس ضمن میں واقع ہوئی سہل انگاری کی۔ کیونکہ اپنے  
درج بالا اقباس کے آخری جملے میں جہاں وہ تنفست امیر کبیر کے لائسنس میں

رحلت فرمائے کی بات کرتے دہیں وہ ۹۷ء نہ تولد کو تو ہوتے بچے کو  
 ۸۶ء میں سات سالہ جتلانے کے برعکس ۸۷ء میں ہی سات سال ہونے کی  
 توثیق کرتے ہیں اور ایسے خلطِ مبحث کا ارتکاب کرتے ہیں جس سے خود ان کے  
 درج کردہ واقعات کی عمارت مُترِ ازل ہو جاتی ہے۔ بلکہ ان کی طرح ۹۵ء کے  
 برعکس ۹۶ء کے سال ولادت پر حضرت شیخ کے سوانحی حالات نقل کرنے والے  
 بہت سے قلمکار بھی کئی کتنی غلطیوں اور غلط بیانیوں کے مرتکب ہوتے ہیں جن کو  
 دیکھ کر اصحاب رائے اور اشخاص تحقیق کے لئے یہ لمح فکر یہ پیدا کرنے کی ضرورت  
 لاحق ہو گئی نے کیونکہ اُنکی بے احتیاطیوں کے برعکس آزاد کے ہناں خاتر دل میں  
 چھپا باائع نظرِ محقق پھر بھی پیشی کفارات اور حفظِ مالِ القدم کے طور پر ایک طویل  
 تہبید سپرِ قلم کر چکا ہے جس میں اُس کے ناقلانہ شعور کی جھلک بھی صاف دکھائی  
 دیتکہ ہے اور بزرگ پیشر ووں کی بیان کردہ بالوں میں چون و چونز کر سکتی کی جو بھی  
 بھی مثلاً بابا نصیب کے نور نامہ نامی رشی نامہ کی مکمل پذیرائی کرنے کے باصف  
 اُس نور نامے کی بنیاد پر شر اور نظم میں تحریر کئے گئے رشی ناموں کے بارے میں  
 آزاد لکھتے ہیں :

”رشی نامہ نشر کا مصنف خلیل بابا مرحوم ہے اور منظوم رشی نامہ کمال بابا مرحوم  
 کے زورِ قلم کا نتیجہ ہے۔ یہ دونوں اہلِ قلم قصباتِ پچار کے رہتے والے تھے۔ دونوں کے  
 شاہکار فارسی زبان میں ہیں۔ اس قسمی تصنیف کا کوئی حصہ اب تک شائع نہیں ہوا  
 ہے۔ ”رشی نامہ“ ابتداء سے انتہا تک سنکرت زبان کی (راج تر نگنی جیسی) تایاری  
 تصنیفوں کے انداز میں لکھا گیا ہے۔ ہر واقعہ پر افاضوی زینگ چھایا ہوا ہے۔ شیخ  
 کے حالات اس طرح لکھے گئے ہیں یہ کہ ہر واقعہ ایک معجزہ یا کرامت معلوم ہوتا  
 ہے۔ واقع کی اصل شکل شکل سے باقاعدہ ہے بعض کہانیوں میں ”داستانِ

.. امیر حمزہ " کا لطف آتی ہے۔ فرق اتنا ہے کہ وہاں جادو کلام کر رہا ہے پیہاں کرامات اور سرق عادات کے چین زار کھل رہے ہیں۔ باوجود اس کے مجموعی خیثیت سے دلچسپ بھی ہے۔ اور تاریخی ضروریات بھی خاص حد تک ہمیاں کر سکتا ہے۔ اس کے مطالعہ سے ہمیں مختلف تاریخی معلومات کی ایک فہرست ملتی ہے۔ اور وقتی ماحول اور ذہنیت کا ایک مکمل نقشہ نظر آتا ہے۔ البتہ داستان بہت طویل ہے جن واقعات کو داستان کا پیٹ بھرنے کے لئے لکھا گیا ہے اور جذباتِ محض کی منہ بولتی تصویریں ہیں۔ ان کو نظر انداز کرنے کے بعد جو واقعات رہ جاتے ہیں وہ بھی متعدد اور طویل ہیں۔ ان موقوعوں کے جذباتی رُخ سے قطع نظر کرنے کی کوشش کی جاسکتی ہے لیکن اس میں ایک بڑی مشکل پیش آتی ہے جب کا حل کرنا آسان نہیں۔ وہ یہ کہ شیخ کی عارفانہ خیثیت نہایت بلند ہے۔ اُن کے سوانح نگاروں کا رتبہ بھی کافی عالیشان ہے جس واقعہ کی روایت ! بالصیب الدین غازی کا جیسے بزرگ فرمائیں اور جس ساخت کے نکفے پر بابادا و دخانی " جیسے علامہ دہرا در زبردست صوفی کا قلم اُنھے اُس پر اعتراض کون کر سکے؟ ۶ ہمارا زمانہ جدید سوانح نگاری یعنی روایت و درایت کا زمانہ ہے۔ اہل دل حضرات کے عقیدہ تمندانہ روایات کو سائنسی درایت کی زبان میں لکھنا اور اُسکی کسوٹی پر پرکھنا دوسرے حاضرین فی سبیل اللہ فاد کے مترادف ہے۔ اسلئے مناسب ہے کہ جذبات اور واقعیت کو مناسب ترکیب میں پیش کیا جاتے۔ ہم رشی نامہ سامنے رکھ کر ایسا ہی کرنے کی کوشش کریں گے۔ مناسب ترکیب کے حفظ ماقبلہ کے طور پر درج کئے گئے اس بیان کے باوجود آزاد کاناقدانہ شعور اس کے وقت تک رشی نامہ شائع نہ ہو سکتے کے سماجی عوامل اور تجسس اس بیان کی نشاندہی کر کے عظیم مسلم محققوں کی اولاد خاص طور پر اپنے علمائے کے نگرشیم و دھونوں کو ہدف تنقید بنانے کی امداد جسارت دکھاتا ہے۔ چنانچہ رشی ناموں کو ذریعہ آمد نہ دانے والے استھانی غاصہ کے

طیاعتِ رشی نامہ میں حاصل ہونے کی باتیں بیان کر کے علامہ شبی کے خیالات کی روشنی میں لکھتے ہیں ”اس کی (شائع نہ ہو سکنے کی) تبیری وجہ ہے کہ قصبة چرار کے علم دوست اور اہل ذوق اصحاب کی بجائے تن آسان لوگوں نے لے رکھی ہے۔ کسی زمانے میں یہ تبرک مقام علوم و عرفان اور شعر و ادب کا مرکز تھا اب اس کے بعد مل کا مترقب بن چکا ہے۔ خود بیتی کو خودی سمجھنے والے کی تخلیقی صفات تین تجزیبی جاذبات کی شکل میں بہہ جاتی ہیں۔ صدق اور صاف کوئی کونہ کسی کی تعریف کی ضرورت ہے نہ رنجیدگی کی پروا۔ پر رگوں کے بقاء نے دوام کی تحقیقت انکی سیرت اور ارشادات میں مضمون ہوتی ہے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات و عظمت کا زندہ ثبوت قرآن و حدیث ہیں۔ مدینہ منورہ کی شاندار عمارتیں ہیں۔ وہ تحضور صلی اللہ علیہ وسلم کے معقdin کے جذبے عشق کے سطحی نقوش ہیں۔ ریشان چرار کا کامل یقین ہے کہ کلام شیخ نور الدین ”پسچ شیخ نور الدین“ ہی کا کلام ہے اور اگر ان کا یہ دعویٰ صحیح ہے کہ وہ کلام قرآن و حدیث کی تفسیر ہے تو اس کو جزو داول میں چھپ چھپا کر رکھنا ظالم اور زیادتی ہے۔“

یہ دوسرا المبا اقتباس پتے کی باتیں بیان کرنے کے باوجود آزاد صاحب کے اندر اجاجات کا کفارہ ہنہیں بن سکا ہے البتہ اس اقتباس کی آخری سطور میں بیان کی گئیں دو یاتوں کو تفصیل سے مطلع کرنے کی دعوت مزید زور دار بن گئی ہے۔ ایک یہ کہ کلام شیخ نور الدین ”پسچ شیخ نور الدین“ ہی کا کلام ہے اور دوسرا یہ بات یہ کہ ان کا کلام قرآن و حدیث کی تفسیر ہے۔ حضرت شیخ العالم ”کی عہد ساز عارف“ شاعری کی یہ دو غور طلب باتیں خصوصیت کے ساتھ زیر بحث لانے سے پہلے انکی شخصیت کے چند بیلوبھی دلکھنے لازمی ہیں۔

## حضرت بابا نصر الدین رشی

پرگنے کوٹھار میں مشہور قصبه حپڑگل سے بائیں جانب آگے خوبصورت پہاڑوں کی اوٹ میں کھاڑہ پورہ سے معمولی دوری پر دو چھوٹے چھوٹے گاؤں آباد ہیں ایک کانام بُرم (BRIMAR) اور دوسرے کا نرسر (NARSAR) ہے۔ بُرم قدیمے ہموار سطح پر واقع ہے جبکہ نرسر پہاڑ کے دامن میں نسبتاً اونچائی پر ہے۔ دونوں گاؤں بے انتہا خوبصورت ہیں۔ لیکن یہاں کے لوگ آج بھی معاشر بدحالی سے دوچار ہیں۔ پہاڑی علاقہ ہونے کی وجہ سے دھان کی کھیتی کے لائق وہاں کافی زمین دستیاب نہیں ہے۔ نرسروہی گاؤں ہے جہاں آج سے کئی صد سال قبل حضرت شیخ نور الدین رشی سالار اعظم ریشیان کشمیر کے خلیفہ خاص حضرت بابا نصر الدین نے جنم لیا۔ رشی ناموں اور عام تذکروں میں غلطی سے اس گاؤں کا نام ترسر (TURSAR) درج ہوتا آیا ہے۔ جبکہ اس نام کا کوئی گاؤں پرگنے کوٹھار میں موجود نہیں ہے۔ بُرم اور نرسر کے درمیان ایک جگہ بڑے طرے کھیت ہیں

جن میں دھان کی بوانی ہوتی ہے۔ ایک کھیت کے قریب چار بڑے بڑے مستطیل پتھر ہیں۔ مقامی روایت کے مطابق یہ کھیت حضرت نصرالدین کے بتائے جاتے ہیں اور کہا جاتا ہے کہ چنار کے نیچے موجود پتھر پر حضرت شیخ نور الدین رشی اور حضرت نصرالدین نماز ٹپھا کرتے تھے۔ نرسر کی طرف جاتے ہوئے کھنڈ اور تنگ پہاڑی راستے کے ایک طرف یکے بعد دیگرے ڈوچمے موجود ہیں۔ ایک چشمہ اب خشک ہو گیا ہے جبکہ دوسرا چشمے میں تھوڑا بہت پانی اب بھی دیکھنے کو ملتا ہے۔ یہ دونوں چشمے حضرت شیخ نور الدین اور حضرت نصرالدین سے منسوب بتائے جاتے ہیں۔ گاؤں میں ایک چھوٹی سی قدیم مسجد بھی ہے جس میں مشکل پانچ دس آدمی بیک وقت نماز ادا کر سکیں گے۔ اس کی دیواریں پتھروں کی بتائی گئی ہیں۔ چھت عام مکانوں کی طرح نہیں بلکہ دیواروں کے آر پار لکھڑی کے نختے رکھ دیے گئے ہیں۔ دروازہ بھی عمومی قسم کا ہے۔ مقامی لوگوں کا خیال ہے کہ یہ مسجد حضرت شیخ اور بابا نصرالدین نے خود ہی بنائی تھی۔ اس مسجد کے قریب ایک زیارت گاہ ہے جس کا طرز تعمیر ہمارے لشیوں کی زیارت گاہوں سے مشابہ ہے۔ مقامی روایت کے مطابق زیارت گاہ کے اندر موجود ایک لمبے چھوٹے پتھر کے نیچے کچھ تبر کات شیخ پوشیدہ ہیں۔ زیارت گاہ کچھ زیادہ پرانی نہیں بلکہ کبھی معتقد یہاں آ کر حاضری دینے آتے ہیں۔ دونوں چشمتوں اور راستے کے دونوں طرف موجود بڑے بڑے پتھروں پر معتقدین چڑاغ یا شمعیں رون کرتے ہیں۔ اس چھوٹے سے دورافتادہ گاؤں میں صدیوں سے سینہ بستہ چلی آئی۔ ان روایات کی صحت پر اگرچہ لقین کرنا مشکل ہی ہے پھر بھی ان کا یہاں ذکر کرنا اس لئے ضروری اور دلچسپ ہے کہ حضرت بابا نصرالدین کی جائے ولادت

ہوتے ہوئے بھی سینکڑوں برسوں سے کسی معتقد شیخ نے اس گاؤں میں موجود روایات کا نہ تو تذکرہ ہی کیا ہے اور نہ تجزیہ بلکہ اس گاؤں کا نام بھی غلط طور درج کیا ہے۔ ممکن ہے اصل واقعات اب روایات بن کر رہ گئے ہوں اور روایات بھی رفتہ رفتہ لغو اور حبوب میں بدل گئی ہوں مثلاً تبرکات شیخ کا پتھر کے نیچے پوشیدہ ہونا وغیرہ۔ لیکن ایک اہم بات ان روایات سے اخذ کی جاسکتی ہے کہ حضرت شیخ اور بابا نصر الدین کا علقہ اس گاؤں سے ضرور رہا ہے۔  
 رشی ناموں اور عام تذکروں میں ہمارے رشیوں اور دیگر اولیاء مکرم کے حالاتِ زندگی ان کے اصلاحی اور مذہبی کارنامے وغیرہ ان کی کرامات میں دب کر رہ گئے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ مبینہ رشیوں کے حالات، زاد و بوم وغیرہ ان تذکرات میں سرے سے ملتے ہی نہیں۔ اگر ملتے بھی ہیں تو فقط اس طیر کے پردوں میں۔ اسی لئے حضرت بابا نصر الدین کا سن پیدائش کسی جگہ درج نہیں ہے۔ البتہ حضرت شیخ نور الدین رشی کے حالات، واقعات و کرامات کے ساتھ ساتھ تذکرہ نکاروں اور رشی ناموں کے مؤلفین نے حضرت نصر الدین کا ذکر بھی کیا ہے۔

حضرت بابا نصر الدین کا نام و تر تھا (عبدالاحد آزاد نے اصل نام نصر ہی لکھا ہے) رشی ناموں میں درج ہے کہ وتر کے والدین آسودہ حال تھے۔

---

لئے تمام تذکرہ نکار اس بات پر متفق ہیں کہ بابا نصر الدین کی جائے ولادت علاقہ کوٹہمار کا ترسر (نرس) گاؤں ہے۔ گاؤں میں مقامی روایات سے اس بات کی تصدیق ہو جاتی ہے لیکن تبرکات شیخ العالم کا پتھر کے نیچے پوشیدہ ہونا جیران نہ ہے اور ناممکن لگتا ہے کیونکہ ایک طرح سے ایسا ہونا تبرکات کی بے ادبی کے مترادف ہے۔

لیکن ایام طفویلت میں انہیں قُوے کی بیماری لاحق ہو گئی۔ وہ برابر بارہ سال تک درد و کرب سنتے رہے۔ آخر کار والدین نے حضرت شیخ کشمیر نور الدین رشیٰ کے یہاں کیمیوہ کے غار میں پہنچا دیا۔ حضرت شیخ کی توجہ سے مریض کو دامنی مرض سے نجات مل گئی لیکن اس کے والدین کو خالی ہاتھ لوٹنا پڑا کیونکہ نگاہ فیض ارشاپا کام کر گئی تھی۔ وتر حضرت شیخ کے پاس ہی رہنے لگا۔ حضرت شیخ نے توہنام بدل کر نصر الدین رکھ دیا اور صدیوں سے یہ نام زبان زو خلائق رہا ہے۔ عبداللہ احمد آزاد نے رشیٰ نام کا حوالہ دیتے بغیر اس ضمن میں لکھا ہے:

”اس نے حضرت شیخ سے رخصت مانگی۔ انہوں نے ترکِ دنیا کے لئے نصیحتیں لکیں۔ لیکن اس پر کوئی اثر نہیں ہوا، بلکہ کہا اے شیخ! ازگد اتنی خانہ داری بہتر است مرا ازل قمہ دریوزہ گری عاری آئید۔“

— (اے شیخ! گداگری کے بجائے گھر بانا بہتر ہے۔ مجھے منگ کر لقمہ کھانے سے شرم آتی ہے) اور غار سے نکل کر گھر کی راہ لی۔ خانہ داماڈ کے طور پر ایک کسان کے یہاں سکونت اختیار کی تھوڑے ہی عرصے میں گھر بار جھوٹ کر حضرت شیخ کی خدمت میں حاضر ہو گیا۔ حضرت شیخ نے اس کی باطنی تربیت پر لپوڑی پوری توجہ کی اور اس کا نام نصر الدین رکھا۔ — (کشمیری زبان اور شاعری حصہ ص ۱۴۹)

لہ بابا نصر الدین کا خانہ داماڈ بن جانا درست نہیں لگتا کیونکہ تمام رشیٰ نامے اس بات کی تصدیق کرتے ہیں کہ ان کے والدین آسودہ حال تھے، اُس زمانے میں آسودہ حال شخص کو خانہ داماڈ بن کر جانے کی ضرورت کیونکہ طبیعتی تھی۔ البتہ مقامی لوگ کہتے ہیں کہ انہوں نے اپنے اسلاف سے سُنا ہے کہ بابا نصر الدین نے کچھ وقت (دائرہ اسلام میں آنے کے بعد) نرسر میں گذرا جہاں وہ اپنے کھیتوں میں کام کا ج کیا کرتے تھے اور حضرت شیخ بھی ان کے ساتھ ہمال آئے تھے۔ (وائلہ اعلام بالصورات)۔

تذکرہ انگاروں کا خیال ہے کہ حضرت شیخ العالِم<sup>ؒ</sup> کی خدمت میں آنے کے وقت بابا نصر الدین کی عمر بیشی سال سے زیادہ نہ تھی۔ مرشد کی خدمت میں رہ کر بابا نصر الدین روحانیت کے اعلیٰ مقامات حاصل کر گئے۔ پچ تو یہ ہے کہ ریاضات و عبادات اور نفس کشی نے بابا کو کشمیر میں تحریکِ ریشیت کا ایک اہم رُکن بنایا۔ اسے اپنے مرشدِ کامل اور سالارِ اعظمِ ریشیت حضرت شیخ کشمیر کا خادم، ہمدرد و ہمراز، فرنڈ معمونی اور جانشین ہونے کا فخر حاصل ہو گیا۔ حضرت شیخ نے بابا نصر الدین کو سنگرخانہ کا انتظام سونپ دیا اور یہ کوئی معمولی ذمہ داری نہیں تھی کہ:

”حضرت شیخ ایک باضابطہ اور منظم تحریک کے قائد تھے۔“

اس تحریک میں آپ کے رفقاء اور کارکنوں کی تعداد اتنی بڑھ چکی تھی کہ تنظیم کے مرکزی مقام پر ایک سنگرخانہ کی ضرورت پڑی اور اس مطبع کی نگرانی کے لئے کسی معمولی فرقہ کا انتخاب ملتقی نہ ہوا بلکہ عظیم المرتبت نائب کو یہ عہدہ تفویض کیا گیا۔ مرکزی سنگرخانہ کی موجودگی کی اہمیت کا اندازہ اس امر سے بھی ہو سکتا ہے کہ تحریکِ ریشیت کے کارکنان ساگ، جنگلی سبزیوں اور تھوڑے سے دودھ پر سبرا وقوف کرتے تھے۔ علم کی اقسام سے زیادہ تراجمنا کرتے تھے۔ اس مختصر اور سادہ می غذا کی تنظیم کے لئے بھی ایک باضابطہ تنظیمی مشینری کا موجود ہونا بذاتِ خود اس حقیقت کی تاریخی بُنیاد فراہم کرتی ہے کہ حضرت شیخ ایک منظم ترین تحریک کے علمبردار تھے اور اس تنظیم کا باضابطہ فعال مرکز بھی موجود تھا اور شاخیں بھی اطراف و اکناف میں قائم تھیں۔“

•— (احد عشر کوک، از شہسوار ابن گوہر)

مرکزی لنگر خانہ کے انتظام کی ذمہ داری حضرت بابا نصر الدین نے بھُن و خوبی انعام دی۔ ایک دفعہ کوئی رفیق حضرت شیخ کے پاس یہ شکایت لے کر حاضر ہوا کہ نصر بابا تو خود دودھ پی جاتے ہیں اور ہمیں جنگلی ساگ کھانے کو دیتے ہیں جو حضرت شیخ افطار کے وقت شکایت کنندہ رفیق کے ہمراہ مطبخ چلے آتے۔ بابا نے جس بڑی میں افطاری رکھی تھی، اسے اٹھا کر شکایت کنندہ رفیق کو پینے کے لئے دے دیا تو وہ رفیق بد مردگی سے تھوڑو کرنے لگا۔ حضرت شیخ نے بابا سے پوچھا۔  
 ”کب سے مٹی گھول کر پینے لگے ہو؟“  
 بابا بولے۔

”جب سے جناب کے حلقہ احباب میں شامل ہو چکا ہوں۔“  
 بابا کی نفس کشی کا یہ عالم دیکھ کر شکایت کنندہ رفیق پانی پانی ہو گیا۔ حضرت شیخ نے حکم دیا کہ آج سے چاول کھا کر افطار کیا کرو۔ اس دن کے بعد بابا نصر الدین اٹھا رہا داںے چاول (مطابق تاریخِ حسن جلد ۳) اٹھا کر افطار فرماتے تھے۔  
 اسی طرح رشی ناموں میں یہ واقعہ بھی درج ہے کہ ایک بار بابا کو چلکشی کا حکم ہوا تو خلوت میں جانے سے قبل بابا نے چار اخروٹ اپنے ساتھ رکھ کر مُرشد نے پوچھا۔

”بابا! اخروٹ کیوں توڑ رہے ہو؟“  
 ”چلم کے دورانِ خواراک کے لئے۔“ بابا نے جواب دیا۔

حضرت شیخ نے فرمایا۔  
 ”میں سمجھا تھا کہ نفس توڑ رہے ہو۔“

چالیس ون کے بعد بابا خلوت سے باہر چلے آئے تو چاروں اخروں مُرشد کے قدموں میں رکھ دیئے۔ بابا نصر الدین کی نفس کشی کی داستانیں آج تک زبانِ زرد عام ہیں۔

حضرت امیر کبیر میر سید علی ہمدانیؒ کی وصیت کے مطابق حضرت میر محمد ہمدانیؒ بن میر سید علی ہمدانیؒ ۵ ربیع الاول ۱۸۷۶ھ کو حضرت شیخ نور الدین رشیؒ سے بمقامِ زادوسه شریار (چار شریف) ملنے کئے کچھ لوگوں کا خیال ہے کہ یہ تاریخی ملاقات کراں پورہ یا پورہ ون میں ہوتی تھی۔ اس ملاقات کے وقت تحریکِ ریشیت سے والبۃ دومتازِ خواتین مُہبہت بی بی اور دوہبہت بی بی بھی موجود تھیں۔ انکی حاضر جوابی سے حضرت میر محمد ہمدانیؒ مساتر و سرور ہوتے تھے۔ حضرت میر محمد ہمدانیؒ سوالات و جوابات اور توجہ باطنی کے بعد حضرت شیخ نور الدینؒ کے درجاتِ ولایت و هراتِ روحانیت پہنچان کر ان کے کمالاتِ باطنی کا پورا اندازہ کرنے کیلئے بھر مکاشفہ میں خوطزن ہو گئے۔ حضرت شیخ تحقیقت سے آگاہ ہو کر حضرت میر محمد ہمدانیؒ کے پیچے ہولتے اور حضرت میر محمد ہمدانیؒ مرافقہ سے فارغ ہو کر فرمانے لگے ”بدیں رتبہ تیج کس انیاراں رسائیدے؟“

(کیا اپنے دوستوں میں سے کسی کو اس درجے تک پہنچا دیا ہے؟)

گفت۔ ”چہار کس“ (شیخ نے فرمایا۔ ہاں چار دوستوں کو)

اور حضرت بابا م الدینؒ، حضرت بابا زین الدینؒ، حضرت بابا الطیف الدینؒ اور حضرت بابا نصر الدینؒ کو پیش کیا۔ اس طرح حضرت بابا نصر الدینؒ کی عظمت و رفتہ کا بیان ثبوت ملتا ہے۔ حضرت شیخ کشمیر کو اپنے چاروں جلیلِ القدر خلفاء پر نماز تھا سے بُمُہ، نصر تر بابہ زائف لطیف رنبہ وونے چُھُم

دین دیتیم تر تھا سومبرنو بیکے میانی بہ پہنندے تھپس  
 • (بابا بام الدین، بابا نصر الدین، بابا زین الدین اور بابا الطیف الدین  
 دل کو بچانے والے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے مجھے یہ چاروں عطاکے، یہ میرے  
 ہیں اور میں ان کا ہوں)

حضرت شیخ نور الدین رشیٰ کے کمی "شرک" بابا نصر الدین کی طرف مُخاطب  
 ہو کر کہتے ہیں، جن میں سے وہ مشہور "شرک" بھی ہیں، ہو حضرت شیخ نے واصل بحق  
 ہوتے وقت فرماتے ہیں اور بابا ہی کو اس وقت مرشد کے سر برلنے حاضر رہنے کی  
 سعادت حاصل رہی ہے۔

نصر بابہ زو چھ شمع زن تارس  
 نصر بابہ زو چھ دماہ پنچھ پوڑھ  
 • (نصر بابا، یہ جہان بجھتے ہوتے دتے کی طرح ہے۔ یہ جان ایک لمحہ میں  
 واپسی پر تیار مہمان کی طرح ہے)

زُوس پڑھ گر کی زِ نہ مکارس  
 یارس دُزیم اندر مزارس وَوْنے  
 • (زندگی پر بھروسہ مت کرنا۔ مجھے قبرستان میں تلاش کرنا)

ثُورا ثام مئے لالہ امبارس  
 مون کھتی نیو نم بول کیو دوڑھ  
 مُہتھ شو لُم وو نی کوت لارس  
 یارس دُزیم اندر مزارس وَوْنے  
 • (اعل و جواہرات کے دھیر پر چور ڈال کر چلا گیا، میں اس کا تعاقب

کیوں نکر کروں، مجھ کو قبرستان میں ڈھونڈ لینا)

۸۴۲ھ میں بمقامِ رپہ ون حضرت شیخؒ نے انتقال فرمایا اور ان کے بعد  
برابر تیرہ سال تک حضرت بابا نصر الدینؒ نے تحریکِ رشیت کی مرکزی قیادت  
سنبھالی۔ یہ عظیم لٹھاٹتہ بھی بابا نصر الدینؒ ہی نے دی کہ دربارِ رسالت سے حضرت  
نور الدین رشیعؒ کو علمدار کشمیرؒ کا خطاب عطا ہوا ہے۔  
رشی ناموں میں بابا نصر الدین سے میسیوں "شُرُك" مسوب کر کے درج کر لئے  
گئے ہیں۔ مگر وہ اس طرح کلامِ شیخ نور الدینؒ کے ساتھ خلط ملط ہو گئے ہیں کہ ان کا  
الگ سے کوئی تجزیہ ممکن نہیں ہے۔ حتیٰ کہ حضرت بابا نصر الدین کو پہلوانِ سخن بھی  
کہا گیا ہے، اب حضرت شیخؒ کے ساتھ ان کے منقطعہ ممکلنے شاید موجود ہیں ہیں۔  
بابا نصر الدین کے اس شعر سے حضرت شیخ نور الدین رشیعؒ کا سال و صال ملتا ہے۔  
اس طرح بابا کشمیری زبان کے پہلے شاعر ہیں جو اشعار میں مادہ تاریخِ موروں کی سکتے تھے۔

دوب نصر مسے تاریخ درگ  
نوند نوت گو بای سرگ

۸۴۲ھ = ۳۱۳ + ۳۴ + ۱۳ + ۱۰

بابا نصر الدینؒ سے مسوب درجِ ذیل اشعار میں ان کے مُرشد حضرت  
شیخ کارنگ و آہنگ موجود ہے۔

گوپ بته چھے ہیوت تہ دلو، گوپ بته چھے و دتہ کاے  
گوپ روں چھوں تہ چھوتو، ڈبونہ گھوہیوت تم کندڑاے



گر گر اک تاج لاگن مرس گر کور رسول خداے ہر ٹو ٹھبو

حضرت بابا نصرالدین نے ۵۵ھ میں انتقال فرمایا۔ تاریخ وفات اس  
شعر سے لکھتی ہے ہے

سالِ وصلش باز پُرسیدم زعقل  
”عارفِ باللہ نصرالدین“ بگفت

۸۵۵

آپ حضرت شیخ العالمؒ کی تربتِ شریف کے پاس ہی دفن ہیں۔ روشنہ  
شیخؒ کے آس پاس جو اصحاب مدفون ہیں، ان کے اسمائے مبارک ان اشعار میں  
ملتے ہیں جو آستانہ شریف میں ایک تختی پر لکھے ہوتے تھے۔ اس پر کاتب  
کا نام قاضی عبدالعزیز درج تھا۔ ۱۹۴۶ء میں آستانہ شریف کو وسعت دینے  
کے دوران اس جگہ کو بھی منہدم ریا گیا جہاں یہ تختی آویزان تھی۔ اسے

گردِ شمسُ العارفین ای دہ ستارہ روشن اندر  
نصرالدین و جوگی رشی، لوی حاجی یک تن اندر  
روپ رشی، ریپ رشی، سہہر رشی میر ہم  
ملا بابا، فتھے بابا، باجنید ایں دلن اندر

اہ موجودہ پُرآشوب حالات میں محاصرہ چرار شریف کے دوران کی  
درمیانی شب کو آستانہ حضرت شیخ العالمؒ معد خانقاہ نذرِ آتش ہو گئی  
جس کے نتیجے میں کئی یادگار تحریریں معواس تختی کے کشمیر لویں سے  
ہمیشہ کئے چھن گئیں۔ تبرکاتِ متبرکہ کے بارے میں بھی کچھ نہیں معلوم!

## کتابیات :

- ۱۔ ریشی نامہ عذبر شماہ
- ۲۔ تاریخِ حسن حصہ سوم
- ۳۔ بُرچ نور، مطبوعہ کلچر اکاڈمی
- ۴۔ شیرازہ کشمیری (نندہ ریشی نمبر)
- ۵۔ علمدار، کشمیر کلچر آرگانائزیشن ۱۹۷۲ء مضمون از شہزاد ابن گوہر
- ۶۔ کشمیری زبان اور شاعری حصہ دوم



## حضرت خواجہ میر ممتاز

کشمیر میں دسویں صدی ہجری کا زمانہ سیاسی اعتبار سے افراط و تفریط کا زمانہ تھا۔ یہ وہی زمانہ تھا کہ جب کشمیر میں شہمیری حکمرانوں کی کوئی اڑھائی سو سالہ حکمرانی کا خاتمہ ہو رہا تھا اور ان کے درباری امراء و وزراء نے سڑاٹھانا شروع کیا تھا جس کے نتیجے میں چک حکمران اپنی سیاسی سوچ بوجہ اور اعلیٰ جنگی تربیت کی وجہ سے بر سر اقتدار آئئے لیکن ان کی ناعاقبت اندیشی اور مذہبی معاملات میں بے جا دخل اندازی نے ملک کو اندر و فی خلقتار اور بیرونی تحملوں کا شکار بنالیا۔ اس لئے ان کو صرف تیس سال کی مختصر حکمرانی کے بعد ہی حکومت سے ہاتھ دھونا پڑا۔

سیاسی اعتبار سے اس پُرہچانی کے باوجود اس پُرآشوب دور نے عالم انسانیت، تصوف و عرفان اور شعروادب کو ایسی شخصیتیں عنایت کیں جن کی نظریہ ملناتاریخ کشمیر میں نہ صرف دشوار ہے بلکہ ناممکن بھی۔ چنانچہ ان ہی عالم تاب شخصیات میں سے حضرت سلطان العارفین شیخ حمزہ مخدومؒ کی گوہ بیار اور باریک شخصیت بھی شامل ہے جو تو یہ ہے کہ تاریخ کشمیر، دسویں صدی ہجری کی اس ماہی ناز شخصیت پر جتنا چاہے فخر کر سکتی

ہے۔ چنانچہ حضرت محبوب العالمؐ نے ایک طرف کفر کا طٹ کر مقابلہ کیا تو دوسری جانب کاؤں کاؤں جا کر اسلام کی قندلیں گھر گھر میں منور رکھیں۔ انہوں نے لاتعلادشنگانِ معرفت الہی کو اپنی آغوش تربیت میں پناہ دی اور انہیں خاک سے کیمیا بنادیا۔ چنانچہ یہاں کے فیضانِ تربیت کا خاصہ تھا کہ انہوں نے امام اعظم شافعی حضرت بابا داؤد جسی بامال شخصیت کو بھی اپنی آغوش تربیت میں لعین کیا۔ ان کے سرخشہ فیض سے بہر و رجنے والے دوسرے اصحاب میں سے حضرت شیخ احمد چاگلیؒ، حضرت بابا حیدر تیلہ مولیٰ ہضرت خواجہ حسن قاریؒ، حضرت خواجہ الحق قاریؒ شامل ہیں۔ حضرت خواجہ میرم بزارؒ کو بھی یہ اعزاز حاصل رہا ہے کہ وہ حضرت مخدومؐ کے حلقة تلمذ میں شامل رہے ہیں۔

شہر سرینگر میں موجودہ نور ہٹہ اور جامع مسجد کے گرد و نواح میں شہمیری خاندان کے ایک مشہور فرمایہ والاسلطان سکندر کا بسا یا ہوا شہر سکندر پوری کے نام سے آباد تھا۔ اس شہر کو کئی صدیوں تک کشمیر میں مرکزی حیثیت حاصل رہی۔ خواجہ صاحب یہیں پر متولد ہوتے اور یہیں پر ابتدائی تعلیم و تربیت بھی پاتی۔ اس علاقے کی مناسبت سے بعض اوقات ان کو خواجہ میرم بزار سکندر پوری کے نام سے بھی جانا جاتا ہے۔ جہاں تک ان کے خاندان کا تعلق ہے، وہ ایک معزز اور متمول گھرانے کے چشم و چڑاغ تھے۔ ان کا آبائی پیشہ پارچہ فروشی تھا۔ اللہ نے انہیں بچپن ہی سے دنیوی جاہ و شم کے ساتھ ساتھ جذبہ سلوک سے بھی سرشار فرمایا تھا۔ جب حضرت محبوب العالمؐ کے حلقة تلمذ میں داخل ہوتے تو ان کے جذبہ سلوک کو اور بھی جلا ملی۔ عبادات و ریاضاتِ شاقہ میں مخور ہا کرتے تھے۔ حتیٰ کہ

لہ نجی الدین مسلکین۔ "تحفۃ الابرار" یعنی تاریخ کبیر (حدائق اول) صفحہ ۱۵۳۔ ب۔ مخطوطہ

کتب خانہ مکملہ تحقیق و اشاعت سرینگر مخطوطہ نمبر ۲۰۸۸

پیر سن لکھو سہانی تہذیب قوام لہاڑی کشمیر ص ۱۹۸۹ مطبوعہ سرینگر

علوم ظاہری و باطنی میں درجہ کمال کو پہنچے۔ حضرت سلطان العارفینؒ کے ایک اور خلیفہ حضرت بابا حیدر تیلہ مولیٰ خواجہ صاحب سے متعلق اپنی تصنیف "ہدایت المخلصین" میں رقمطراز ہیں :

"اخوی ابدال العصر و اتنا والوقت خواجہ میرم . . . . چول

بجناب الشان (حضرت محبوب العالم) رسید ابدال شدہ بود۔ انشاء اللہ  
تعالیٰ لائق ترقیت و قابل مترقی۔"

تذکروں میں خواجہ صاحبؒ کی سنہ ولادت اور سنہ وفات دونوں درج نہیں لیکن خوش قسمتی سے "خوارق السالکین" اور "تحالف الابرار" کے مصنفین نے خواجہ صاحب کی وفات کے بارے میں لکھا ہے کہ وفات پانے پر خواجہ صاحب کو ہماری پرست کے دامن میں واقع ہارہ مسجد کے نزدیک مزار ملکہ کاہ میں دفن کیا گیا۔

خواجہ صاحب کو حضرت محبوب العالمؒ کے ساتھ والہانہ محبت تھی۔ وہ عام طور پر اپنے مرشد طریقت کے ہمراہ کتاب ہوتے تھے۔ حضرت محبوب العالمؒ بھی ان پر بڑے مہربان تھے۔ چنانچہ انہوں نے از را شفقت اپنے شاگردِ رشید کو اپنا کمر بند شرافی بطور تحفہ عنایت فرمایا تھا۔ چنانچہ اسے متبرک جان کر انہوں نے مرتبہ ڈم تک ساتھ رکھا۔ حاجی محی الدین مسکین مصنف تحالف الابرار لکھتے ہیں کہ ان کے زمانے میں یہ کمر بند محلہ رنگہ حمام علاقہ نوہرہ کے خواجہ مسیح الدین مہاجن کی تولیت میں تھا۔

له حضرت بابا حیدر تیلہ مولیٰ۔ ہدایت المخلصین ص ۱۷۱ الف و ب مخطوطہ مکملہ تحقیق و اشاعت سرینگر نمبر مخطوطہ ۸۹۷

۲۔ ملا احمد بن الصبور۔ خوارق السالکین معروف بر تاریخ ہادی صفحہ ۵۵۶ ب مخطوطہ کتب خانہ مکملہ تحقیق و اشاعت نمبر ۲۳۰۔ تحالف الابرار صفحہ ۱۵۳ ب  
سلہ محی الدین مسکین۔ تحالف الابرار صفحہ ۱۵۴ ب

خواجہ صاحب کاشم اکشمیر کے اولیا مارکا ملین میں ہوتا ہے۔ وہ حضرت سلطان العاذینؑ کی تربیت سے تصوف و عرفان کے اعلیٰ مدارج طے کرتے گئے۔ بیاں تک کہ ابادال کا درجہ پایا۔ راہ سلوک میں اُن کے مقام اور مرتبہ کے پیش نظر خوارق السالکین کے مصنف نے انہیں یوں خراج عقیدت پیش کیا ہے :

خسر و شہرِ کرامت سرورِ ملک عدم  
رہبرِ راہِ ریاضت، یا ور اہلِ کرم  
آہوی دستِ حقیقت، اللہ باغ فنا  
ساقی بزمِ عبادت ما ہی بحرِ لقا

سہروردی سلسلہ کے ایک اعلیٰ پایہ کے صوفی ہونے کے علاوہ خواجہ میرزا بزرگ فارسی نشوونظم دلوں پر پوری دستگاہ حاصل تھی۔ اس لحاظ سے وہ حضرت محبوب العالمؑ کے ان خلفاء سبعہ میں شامل ہیں جو صاحبِ تصنیف تھے۔ فارسی نثر میں خواجہ صاحبؒ کا تحریر کیا ہوا شاہ کار تذکرۃ المرشدیؑ ہے۔ اس کتاب میں خواجہ صاحبؒ نے اپنے مرشدِ کامل اور پیرِ طریقت کے حالات، مکاشفات، راہ سلوک میں اُن کے مقامات، اُن کے خلفاء کی شخصیت اور کارناموں پر تشریح و بسط کے ساتھ روشنی ڈالی ہے۔ محبی الدین مسکین صاحبؒ تھا تائف الابرارؓ خواجہ صاحب کی تذکرۃ المرشدیؑ کے بارے میں لکھتے ہیں :

”در حالات و مقامات حضرت پیر بزرگوار کتاب تذکرۃ المرشدی“

از جملہ تصانیف اوست۔“<sup>۱</sup>

۱۔ ملا احمد بن الصبور۔ خوارق السالکین برگ ۱۵۸ ب

تمہ محبی الدین مسکین سہ گ سے ۱۵۸ ب

خواجہ صاحب کی اس کتاب کا اصل محور اگرچہ حضرت سلطان العارفینؒ  
کی باہر کت شخصیت ہے لیکن موضوع کی مناسبت سے خواجہ صاحب نے اس کتاب  
میں اپنے قریبی کے مطابق جا بجا عرفانی اسرار و رموز کے بارے میں اپنے ذاتی  
مشایدات اور نظریات بھی درج کئے ہیں۔ چونکہ کتاب کا اکثر و بیشتر حصہ اپنے  
مرشد طریقت کے حالات پر مختص ہے۔ اس لحاظ سے انہوں نے اس کتاب کا  
نام ”تذکرة المرشدی“ رکھا ہے۔ ایک جگہ لکھتے ہیں :

”دریں کتاب ..... احوال پیر خود (نوشتم) از این

چہت“ تذکرة المرشدی ” نام نہادہ شد۔“

خواجہ صاحبؒ نے حضرت محبوب العالمؐ کے جن خلفاء اور مریدوں کے  
تراجم اپنی کتب ”تذکرة المرشدی“ میں درج کئے ہیں، وہ ان کے معاصر بھی تھے۔  
اس لحاظ سے محبوب العالمؐ اور ان کے خلفاء کے بارے میں یہ کتاب اول درجہ  
کے مأخذ کی حیثیت رکھتی ہے۔ اس کتاب میں جن خلفاء کے تراجم درج ہیں  
اُن میں سے بعض کے اسماء گرامی یوں ہیں :

◦ حضرت بابا داؤد خاکی◦ خواجہ حسن فارسی◦ خواجہ اسماعیل فارسی◦

◦ حضرت شیخ احمد چاگلی◦ حضرت بابا حیدر تیلہ مولی◦ حضرت

بابا علی ریسیہ وغیرہ۔

جہاں تک اس کتاب کی تاریخِ تصنیف کا تعلق ہے یہ بات قابل توجہ  
ہے کہ خواجہ صاحبؒ نے ”تذکرة المرشدی“ اپنے پیر طریقت حضرت محمد و مکملؒ کی

له خواجہ میرم بناز۔ تذکرة المرشدی“ برگ ۱۳۲ ب مخطوط نمبر ۶۱۔ کتبخانہ

مکام تحقیق و انتاج علوم سنسکریت

وفات کے تیرہ سال بعد ۱۳۹۹ھ میں پا یہ تکمیل کو پہنچائی چنانچہ کتاب کے اختتام پر تاریخِ تصنیف سے متعلق درج ذیل عبارت ملاحظہ فرمائیے:  
”ایں نسخہ درسال ۱۳۹۹ھ سبع و تسعین و تسعہتہ ترتیب یافت۔“

”تذکرة المرشدی“ میں جہاں خواجہ صاحبؒ نے اپنے معاصر اولیاء کا ملین کے حالات نہایت شرح و بسط کے ساتھ قلمبند کئے ہیں وہاں اس تذکرے میں خواجہ صاحبؒ کے اپنائے ہوتے اسلوب میں کئی طرح کی خامیاں بھی نظر آتی ہیں۔ حضرت مخدومؐ کے حالات میں دوسری کئی تحریر شدہ تصنیفات کے برعکس خواجہ میرم برزاؒ نے اس کتاب کو مختلف ابواب میں تقسیم کیا ہے بلکہ کتاب میں ابدار سے آخر تک متعدد جگہوں پر حضرت مخدومؐ کے کشف و کرامات اور انہی ریاضتوں کا نقشہ کھینچا گیا ہے جس کی وجہ سے کتاب میں تکرار نظر آتی ہے حضرت مخدومؐ کے اکثر مرید صاحبِ حال اور کشف و کرامات نہ ہے۔ لیکن ان کے تراجم بھی ”تذکرة المرشدی“ میں کئی بار درج ہوتے ہیں۔ کسی خاص مرید یا خلیفہ کے اوصاف یا کشف و کرامات اس قدر بڑھا چڑھا کر بیان کئے گئے ہیں جو کبھی کبھی فوق بشری نظر آتے ہیں۔ کتاب میں کسی خاص شخص یا خلیفہ کے حالات ایک ہی جگہ قلمبند کرنے کے بجائے اس کے حالات پوری کتاب میں ترتیب حالات میں درج کئے گئے ہیں۔

”تذکرة المرشدی“ کے بغور مطالعہ کرنے کے بعد یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ خواجہ صاحبؒ نے ”تذکرة المرشدی“ مرتب کرنے کے وقت حضرت محبوب العالمؐ اع خواجہ میرم برزاؒ۔ تذکرة المرشدی برگ ۱۲۲ ب مخطوطہ نمبر ۴۰ کتب خانہ محکمہ تحقیق و اشاعت سرینگر

کے صاحب تصانیف خلفاء کی نگارشات کا ضرور مطالعہ کیا ہوگا۔ کیونکہ تذکرہ المرشدی میں نہ صرف ان خلفاء کے نام درج ہیں بلکہ ان میں سے اکثر کتابوں کے نام بھی درج کئے گئے ہیں۔ ان میں سے بعض کتابوں کے نام یوں ہیں ”چلچید العارفین“، ”ہدایت المخلصین“، ”وروا المریدین“، ”راحت الطالبین“، ”تذکرۃ العارفین“، ”رسالہ سلطانی“ وغیرہ۔ جیسا کہ ہم جانتے ہیں کہ یہ سب تذکرے حضرت مخدومؒ کے حالات متعلق ہیں اور ”تذکرۃ المرشدین“ کی تدوین سے قبل ضبط تحریر میں لاتے گئے ہیں۔

خواجہ میرؒ نے تذکرۃ المرشدی میں کئی جگہوں پر اپنے زمانے کے حالات کی طرف بھی خفیف اشارے کئے ہیں۔ چک حکومت کے بانی کار خازی چک کے بارے میں انہوں نے کہی بار لکھا ہے کہ وہ ایک ظالم سفاک اور جابر حکمران تھا۔ البتہ یہاں کشمیر کے بعض معاصر مورخ حسین شاہ چک کو ایک سفاک اور ظالم بادشاہ تصور کرتے ہیں وہاں خواجہ میرؒ براز نے اپنی سی غزلی میں اس کی توب تعریفیں کی ہیں۔ ایک غزل کے چند شعر ملاحظہ ہوں ہے

وی بلذار ساقی بی می و مطرب کہ در دروان  
طرب انگیز دو ریا دشاہ کامران آمد

در درج کرم سلطان حسین عادل و باذل

ک در عدل و سخا پھون حاتم و نوشوان آمد

در بیں نظم غزل درج و شناسیش پھون تو ان گفتان

ک او صافش بر و ان از حد تقریر و بیان آمد

دعای دولتِ حسن تو منیگو یہ بجان میرم

ک حستت ما یه عیش و طرب ای نوجوان آمد لہ

لہ خواجہ میرم براز سی غزلی، حصہ ۶، مخطوط نمبر ۵۲۹ کتب خانہ تحقیق و اشاعت مخطوط نمبر ۵۲۹

خواجہ صاحب کی کتاب "تذکرۃ المرشدی" آج تک زلیوں طباعت و اشاعت سے آراستہ نہیں ہوئی ہے۔ اس کے قلمی نسخے کشمیر میں دافر تعداد میں دستیاب ہیں۔ محکمہ تحقیق و اشاعت میں اس کتاب کے چار سے زائد نسخے زیر شمارہ ۵۰۳، ۴۱۳، ۹۰۳، ۶۱۳ محفوظ ہیں۔

حضرت خواجہ میر میر میر کو فارسی شرپر قدرت حاصل ہونے کے علاوہ فارسی شعروں میں بھی اچھی دسترس حاصل تھی۔ بعض طhos شہادتوں کے پیش نظر وہ ایک صاحب دیوان شاعر تھے۔ لیکن ان کا دیوان فی الحال دستیاب نہیں ہوتا۔ ان کے مجموعہ کلام میں سے ان کی صرف "سی غزلی" دستیاب ہے جو ان کی غزلوں پر مشتمل مجموعہ ہے۔ جیسا کہ اس کے نام سے ظاہر ہوتا ہے۔ اس مجموعہ میں ان کی صرف تین ۳ غزلیں ہوئی چاہیئے تھیں لیکن یہ بتیس ۲۲ غزلوں پر مشتمل "سی غزلی" ہے۔ "سی غزلی" کے بارے میں یقین سے کچھ نہیں کہا جاسکتا کہ ان غزلیات کو خواجہ صاحب نے خود مرتب کر کے "سی غزلی" کا نام دیا تھا یا کسی ناشناس شخص نے ان کے دیوان اشعار میں سے تین ۳ غزلوں کا انتخاب کر کے اسے "سی غزلی" کا نام دیا تھا، جس میں غالباً بعد میں دو اور غزلوں کا اضافہ کیا گیا تھا۔ "سی غزلی" کا جو مخطوطہ محکمہ تحقیق و اشاعت سرینگر کے کتب خانہ میں زیر شمارہ ۵۲۹ محفوظ ہے وہ مرحوم قاضی نظام الدین خانیاری نے مورخہ ۲۰ ماہ ذی الحجه ۱۴۰۷ھ میں نقل کیا ہے۔ قاضی نظام الدین نے نسخے کے آخر میں ایک اہم نکتے کی طرف اشارہ کیا ہے جو ہمیں "سی غزلی" پر نہایت سنجیدگی سے تحقیق و تجسس کرنے کی دعوت دیتا ہے۔ وہ لکھتے ہیں:

"حکیم علام حسن ولد شیخ محمد شاہ برادر حسن مورخ، ساکن گامرو حال چک ارسلان خان کے ملکوک نسخہ دیوان میر میر نے نقل ہوا"

مرتب کی گئی۔

ستذکرہ بالاقتباس سے یہ صاف ظاہر ہوتا ہے کہ خواجہ میرم آیک صاحب دلیوان شاعر تھے اور ان کے دلیوان اشعار کا ایک مخطوط پیر غلام حسن کھویا ہی مورخ تاریخ حسن کے بھتیجے حکیم غلام حسن کے کتب خانے میں موجود ہے اور اُسی دلیوان اشعار سے "سی غزلی" میں شامل تینس غزلیں منتخب کی گئی ہیں۔ چنانچہ حکیم غلام حسن کے کتب خانہ میں محفوظاً میرم کا ترقیمه بھی کاتب نظام الدین نے خوش قسمتی سے درج کیا ہے جو کہ قابل توجہ ہے۔

"کاتبہ و مالکہ شیخ عبدالرسول تاریخ ۲۲۵ شوال ۱۴۲۵ھ تحریرافت"

اوپر درج کی ہوئی عبارات کے پیش نظر ہم کہہ سکتے ہیں کہ خواجہ میرم صاحب دلیوان شاعر تھے۔ البتہ تھائف الابرار اور تذکرہ اولیاً سے کشیری میں صرف ان کی "سی غزلی" کا نام درج ہے۔ جن تینس غزلوں کا انتخاب کر کے "سی غزلی" میں شامل کر لیا گیا ہے وہ دراصل خواجہ صاحب کے دلیوان نظمیات میں سے کسی ناشناس آدمی نے انتخاب کیا کیا ہے لیکن زمانے کے مرور کے ساتھ ساتھ "سی غزلی" کے ساتھ کسی دوسرے ناشناس شخص نے دو اور غزلوں کا اضافہ کیا ہے اور اس طرح سے آج کل تینس غزلوں پر مشتمل "سی غزلی" ہے۔

خواجہ صاحب کی غزلوں کا انداز متصوفانہ ہونے کے ساتھ ساتھ عاشقانہ اور رنداشت ہے۔ ان کی غزلوں میں رنگِ غزل جھلکتا نظر آتا ہے۔ ان غزلوں میں کوئی دقیق مسئلہ یا فلسفیانہ مباحثت درج نہیں بلکہ شاعر سیدھے سادے الفاظ میں وارداتِ عشق، اپنا سوز و گداز، محبوب کی جدائی، ہجر و وصال، رلف

رخسار، رخ، چشم، مژگان، لب شیرین، گل و بلبل اور حسن و جمال کی رعنائیوں  
کو شاعر طرح طرح سے بیان کرتا ہے۔ ایک جگہ کہتا ہے کہ

|                                   |                                |
|-----------------------------------|--------------------------------|
| اے کردہ فراموش رہ ورکم وفارا      | آموختہ آئین ستم طور چفارا      |
| از زلف تو بر کار دلم صدر گہ افتاد | دیگر مزن ای شورخ گرہ زلف دوارا |
| بنمای کہ بنیم دران نور خدارا      | آئینہ انوار تجلیست جالت        |
| مشوب ازان شد م جان بخش صبارا      | انگشت زلف توصیا یافت نسیمی     |
| خواهم من دخستہ ز درد تو دوارا     | آمد غم درد تو دوائی دل مجروح   |
| آن خط سیہ رانتوان مشک خطا گفت     | نسبت نبود با خط تو مشک خطرارا  |
| از حالِ دل غم خور میرم خوری غم    |                                |
| رحمی بکن ای شاہ بتان حال گدارا    |                                |

خواجہ صاحب حد درجه کے جمال پرست تھے۔ انہیں دنیا کے ذریعے دریے  
میں خدا کا نور نظر آتا۔ وہ حساس طبیعت کے مالک تھے جس چیز نے انہیں  
متاثر کیا، اُس کی صحیح تصویر انہوں نے اپنی غزلوں میں پیش کرنے کی کوشش کی ہے

بوختم بت من بی رُخ تو زار امشب  
چو شمع در غم رویت لکنچ تار امشب  
بر گذار تو دارم دو چشم گوہر بار  
بیا کہ گوہر ہشمت کنم نثار امشب  
بید روی تو چوں شمع تا سحر کرم  
ز سوز سینہ خود گریہ ہای زار امشب

لہ خواجہ میرم بزار۔ سی غزلی، ص ۱

بقصہ قتلِ من آں شوخ لب گزید آری  
 کساخت جان من خستے بے قرار امشب  
 بہار و باغ و شب و صل خوش بود ساقی  
 بیار بادہ گلرنگ خوش گوار امشب  
 بیاد رفتم و دادِ من نہ داد آن مہ  
 فغان کہ بر سر بے داد بود یار امشب  
 بچشم و گیسوی زلفت قسم که محبوں را  
 نہ خواب بود بچشم نہ دل قرار امشب  
 بکوئی تو ہمہ شب داشت زاری میرم  
 فقاد عاقبت انجما ہلاک وزار امشب لہ  
 خواجہ صاحب کی غزلیں پُر درد اور پُر تاثیر ہیں۔ وہ اپنی غزلوں میں  
 محبوب کے حسن کی توصیف میں الفاظ و تراکیب کا اختیاب اس چالکدرستی کے ساتھ  
 کرتے ہیں کہ ہر لفظ اپنی جگہ بر محل اور شعر کے سانچے میں ڈھلا ہوا نظر آتا ہے۔ الفاظ  
 کی شان و شوکت، مترنم الفاظ کا استعمال، نزکت بیان، حسن تعلیل اور اعاتِ النظیر  
 ان کی غزلوں کو اور بھی زیادہ مؤثر بنادیتے ہیں اور یہ تاثیر بالخصوص ان کی ایسی  
 غزلوں میں بد رجہ اتم نظر آتی ہے جن میں انہوں نے محبوب کے سرایا کی تصویر  
 کھینچی ہے۔ درج ذیل غزل ملاحظ فرمائیے ہے  
 شہسوار من کر گشتم خاک راہ تو نش  
 میکشد از من عنان و نیست پرواہی مش

شد ز من امروز آں گل پیرہن دامن کشاں  
 نیں سبب فردای محشر دست مادر دامش  
 شوخر من نداز کمان ابروان بر جان ودل  
 ناوک مرگان کمی بینم گند بر جوشن  
 شرم دار دگل ز لطف عارض نیکوی او  
 گرفت دای با غبان روزی گند گل بر جوشن  
 شاہد رعناء اگرچہ سرو باغ آمد ولی  
 هیچ نسبت نیست با آن سرو دگل پیرا ہنس  
 شام ہجران ای خوشکن پر تو شمع رخت  
 کلبہ تاریخ گردد ہم چو صبح روشن  
 شاید از میرم ز غم دار در رُخ نزدی چو زر  
 نانکہ از پیش نظر شد دلیر سعین تنشن لہ  
 خواجہ صاحب کی غزلیں ان کے در در و سوز سے لبریز ہیں۔ وہ عام طور  
 پر اپنی غزلوں میں محبوب کی بے وفائی، اس کے جو رو جفا، اس کی بے پرواٹی  
 و بے اعتنائی کا بار بار ذکر کرتے ہیں۔ لیکن جتنی بار بھی محبوب کی بے وفائی کا ذکر  
 کیا ہے ہر جگہ نہتے انداز اور نہتے جوش کے ساتھ کیا ہے اور قارئین کسی بھی جگہ  
 الاتہٹ محسوس نہیں کرتے مسلسل غزلوں میں ان کا یہ جذبہ اور در در و سوز زیادہ  
 موثر نظر آتا ہے

لہ خواجہ میرم بناز۔ سی غزلی، ص ۹-۸

قامتِ من حلقہ سالِ خم گشت از بارِ فراق  
 ہم چو من یارا مبادا کس گرفتارِ فراق  
 قیمتِ نقد و صالش مے شناسد آنکہ او  
 دیدہ باشد ہم چو من پیوستہ آزارِ فراق  
 قدرِ روز و صل میداند کسی کو ہم چو من  
 دور از آن خورشید باشد در شبِ تارِ فراق  
 قندِ لبِ یا شکر باش مفید است اطیب  
 بہر بیماران در دورِ رنج خول خوارِ فراق  
 قالبِ فرسودہ ام گرخاک مے گرد و ہنوز  
 مے زند سر بر ز خاکِ من ہمہ خارِ فراق  
 قاصدِ جانم فراقت و نکاند از جانا اثر  
 در جہان یارب مبادا ہر گز آثارِ فراق  
 قد میرم خم شده ای مہ بیتو مانندِ طہاں  
 با قدِ خم گشته تاکے مے کشد بارِ فراق لے  
 خواجہ صاحب کی غزلیں خسر و اور سعدی کی غزلیات کی صدائے بازگشت  
 ہیں۔ اکثر و بیشتر غزلوں میں خواجہ میر مم نے فارسی ادب کے ان مایہ ناز شعروں کی طرح  
 اپناد رو و سوند بیان کیا ہے۔ بعض اوقات فارسی کو ایسا محسوس ہوتا ہے کہ سعدی  
 کی ہی غزل ہے یا سعدی کی کسی غزل کی زمین میں کہی ہوئی غزل ہے یا طوبیہ  
 مثال درج ذیل غزل ملاحظہ فرمائیے ہ

سر و سجده پیش قبیر یار من دارد ہوں  
پیش قدش بندگی سرو چمن دارد ہوں

سنیل پُرچین آن سرو سمنبر ہر کہ دیده !!  
کی ہوای عنبر مشک ختن دارد ہوں  
سینہ چاک و دیده گریان دار دودل غرقِ خون  
بیدلی در جان و دل زان گلین دارد ہوں

سوخت خلقی ہمچو من در آتش سودای او  
زانکہ سودای رخ او مرد وزن دارد ہوں

سرمه اہل نظر خاک رہ آن مہوش است  
تو تیائی از رہ او چشم من دارد ہوں  
سینہ خط گرد لعل آتشیں را بردمید

حضر آری بربپ جیوان طن دارد ہوں

سیم اشک و نرتاب از چہرہ اندو زدنگر  
میرم ایثار رہ آن سیستان دارد ہوں ۱۰

خواجہ میرم بنیادی طور پر ایک صوفی شاعر ہیں۔ وہ متصوف و ائمۃ  
و افکار کو درد و سوز اور عشق و حُسن کی رنگ آمیزی سے زیادہ لکش اور موثر  
بناتے ہیں۔ درج ذیل غزل میں خواجہ صاحب نے عشقیہ جذبات کو جس توصیوت  
انداز میں بیان کیا ہے وہ فارسی ادب کے چند انشت بہ شمار صاحب سبک شوار  
کے یہاں ہم دیکھ سکتے ہیں ۱۰

۱۰ خواجہ میرم براز - سی غزلی، ص ۸

یار ب آں بے رحم باما یار بودی کاشکی  
دوست باما دشمنِ اغیار بودی کاشکی

یار بر عشق خود اے کاش بودی مہربان

بار قیبان بر سرِ آزار بودی کاشکی

یادِ یارانِ کہن ہرگز نہ کرد آن بے وفا  
از وفا بوقتی در آن دل دار بودی کاشکی

یافت از دیدارِ تو ہر کس نصیبِ خوشنی  
روزی من ہمچو تو دل دار بودی کاشکی

یوسفِ من نقد و صلت را بجانِ ستوانِ خرید  
قیمت وصل تو مارا زار بودی کاشکی

کیشب از بخت بد م آن مه گذر بمن نکرد  
بختِ خواب آلو د من بیدار بودی کاشکی

یامگر از حال دل میرم ندارد آگہی  
آگہ از حالِ غریب ش یار بودی کاشکی

خواجہ صاحب کی غزلوں میں مظہری کشمیری، باباطالب اصفہانی،  
اوچی کشمیری وغیرہ جیسے معاصر شعرا کی طرح سبک ہندی کی پیچیدگیاں نہیں  
ملتیں حالانکہ خواجہ صاحب کے زمانے میں سبک ہندی اور مکتب و قوع، دونوں  
اسالیب فکر فارسی شعرو شاعری میں متروک تھے۔ اگر غور کیا جائے تو معلوم ہوگا  
کہ خواجہ صاحب نے اکثر معاصرین کی روشن اور اسلوبِ لگارش سے ہٹ کر قدیم  
اساتذہ کی پیروی میں ہی غزلیں کہیں۔ ان میں درجِ ذیل غزل بطور نمونہ

قابل ذکر ہے جسیں ”اسٹادِ غزل سعدی“ کی غزلوں کا رنگ جھلکتا ہے ہے  
 پادر رکاب آر و بکین تند و تاز اسپ  
 اہل نیاز را بکش و ران بنانا اسپ  
 پیشِ سمند ناز تو جان میدھم کہ تو  
 نہیں کردہ بکشن اہل نیاز اسپ  
 پیوستہ بہر کشتمن آن شہ سوار حسن  
 راند نیاز و عشوہ بصدر ترک تاز اسپ  
 پای پیادہ آمدہ خلقی بدیدن  
 آہستہ ران بجلوہ تو ای دلنواز اسپ

پیکان غمزہ ہائی تو مارا ہلاک ساخت  
 دیگر زبہر کشتمن میرم ممتاز اسپ لہ  
 خواجہ میرم کی ایسی غزلیں جن میں انہوں نے اپنا ذاتی غم و اندوہ دردو  
 سوز اور رنج و آلام کا ذکر کیا ہے، ان غزلوں کے مقابلے نیادہ دلنشیں اور پریتائیں  
 ہیں جن میں اس موضوع سے بہت کر دوسرے عشقیے واردات بیان کئے گئے ہیں۔  
 ایسی غزلوں میں خواجہ صاحب نے محبوب کے جور و جفا، ظلم و ستم اور اس کے  
 وصال میں اپنی بے قراری اور بے زاری کا بر ملا اظہار کیا ہے بطور مثال ہے  
 دلم دور انگل رویت چوبیل در فغان آمد  
 فغان کز فرقتِ رخسارِ آن گل دل بجان آمد  
 دلانت غنچہ، قدت سرو و رویت گل خطرت بیان

۲ - لہ خواجہ میرم بزار - سی غزلی ، ص ۲

بحالت در بہار حسنِ رشک گلستان آمد  
 دم جان بخش دار دباد لوروز و کنون ساتی  
 په گلکشت چمن در موسمِ گل میتوال آمد  
 دم دم مردم چشم بیافر لعل میگونت  
 به بزم محنت و غم چوں صراحت خولفشاں آمد  
 دیر یاد از رخ و قدت گل و سرو چمن ایجان  
 ازانِ دلکش ہوای باغ و کشت بوستان آمد

خواجه میرم کی غزلوں کی امتیازی خوبی یہ ہے کہ ہر غزل کا ہر مصروف اسی  
 حرفِ ردف سے شروع ہوتا ہے کہ جس میں وہ پوری غزل کی گئی ہے۔ بلور  
 مثال ہر غزل کے ہر ایک مصروف کی ابتدا را اسی حرفِ تہجی سے ہوتی ہے جس حرف  
 تہجی پر اس مصروف کا خاتمه ہوتا ہے۔ چند غزلوں میں سے کچھ اشعار ملاحظہ ہوں :

ای کرده فراموش رہ و رسم و فارا را  
 آموختہ آئین ستم طور جفارا را  
 از زلف تو برکار دلم صد کرہ افتاد  
 دیگر مزن ای شوخ گڑہ زلفِ دو نارا

○

خال لب تو بلاست ای شوخ با آفت جان ماست ای شوخ

○

لئے خواجه میرم براز - سی غزلی، ص ۶  
 ۳۴ ہے ایضاً - ص ۱

حال دل پیش تو اے جان نتوان کردن شرح  
 ورنہ حالیست مرا کان نتوان کردن شرح لے



جان بیمار مرا ہست لم یار علاج  
 نیست جز نوش بدیں خستہ بیمار علاج  
 جانب خستہ دل ان گر گذری از ره لطف  
 خستگان را شود از شربت دیدار علاج  
 جاری صبر است چ سازم که دل زار مرا  
 نیست جز شربت آن لعل شکر بیار علاج  
 جز بدر دش دل مسلکین مراتسکین نیست  
 بعد ازیں نیست طبیب از تودر کار علاج  
 جان دل زار ز در داست چ گویم بطبیب  
 که پذیرد ز دوا ریش دل زار علاج  
 جان میرم طلب مرهم در دل ریش  
 در دل را طلب از درد و غم یار علاج



خواجہ صاحب اپنے زمانے کے ایک عارف ہونے کے ساتھ ساتھ ایک  
 ادبی اور شاعر بھی تھے۔ فارسی نثر میں اُن کا "تذکرۃ المرشدی" ایک شاہکار ہے  
 لہ خواجہ میرم بزاں - سی غزلی، ص ۵

جس میں خواجہ صاحب نے اپنے پیر طریقت کے احوال ریاضات، کشف و  
کرامات اور ان کے خلفاء کے تراجم تفصیل کے ساتھ قلمبند کئے ہیں فارسی  
شعر و شاعری میں اگرچہ ان کا دیوان ابھی تک دستیاب نہ ہو سکا، ان کی "سی غزیٰ"  
بہترین غزلوں کا مجموعہ ہے۔ کشمیر کے فارسی ادب میں جس چیز نے خواجہ صاحب  
کو ایک منفرد مقام بخشائے، وہ ان کی غزلیں ہیں، جو عشق و رسمتی اور تصوّف  
وعرفان سے ملتویں۔ اس بات میں کوئی شک نہیں کہ حضرت سلطان العارفین کے  
کے خلفاء میں شامل ہونے کی وجہ سے خواجہ صاحب ایک پرہیزگار اور متّقی صوفی  
تھے لیکن فارسی شعر و سخن میں تصوّف و عرفان کے ساتھ عشق و عاشقی اور تغزل  
کی رنگ آمیزی نے ان کی غزلوں کو اور زیادہ موتّر بنایا ہے۔ وہ انہیں فارسی  
شعر میں ایک منفرد مقام بخشائے۔



مُرغوب بہنالی

## حضرت بابا حیدر تولہ مولیٰ

کشمیر کا خط سجنت نظیر عہد و سلطی کی صدیوں کے دوران جن روحاںی  
شخصیتوں کے کشمیر آئے اور یہاں دینی تبلیغ اور علم و ادب کی دور رس اثرات والی  
خدمات انعام و دینے سے قلعہ اسلام اور ایران صفیہ بن گیا تھا ان میں بمصدق  
والسا بقون الا و لون ان عالی مرتب سادات کی اولیت مسلم ہے جو خالصتاً  
اسلام کی ترویج و اشاعت کا کام آگے بڑھانے کی غرض سے حضرت مسیح علیہ السلام  
بلبل شاہ ترکتائیؒ اور حضرت امیر کبیر میر سید علی ہمدانیؒ کی سربراہی میں  
وارد کشمیر ہوئے تھے اور جو عموماً وسط ایشیا میا ایران کے مختلف علاقوں  
سے چل کر یہاں آتے تھے لیکن چودھویں صدی عیسوی کے دوران اہل  
علم و تہذیب مشتمل دو بڑے کاروان ساتھ لیکر یہاں آنے والے ان پیشوؤں  
کے کارہائے نمایاں کا ذکر ہے کہ بعد کی تین صدیوں میں بھی یہاں باہر سے آئیا  
اربابِ علم و فضل کی نہ صرف یہ کہ خوب پذیرا تی ہوتی رہتی ہے بلکہ حضرت

شیخ نور الدین کشمیریؒ اور حضرت شیخ حمزہ مخدوم کشمیریؒ سے براہ راست فیضان پانے کی غرض سے پیر سچاں کے اُس پار سکونت پر بیرون اب دوسرے قسم کے مقاصد لیکر یہاں پہنچنے لگتے ہیں — مثلاً شیخ اول کی خدمت میں کشوڑا کے راجپوت خاندان کا زیر یادگار اک مرشیف باسلام ہوتا ہے اور زین الدین ولی بن کر عیش مقام کے گرد دونواح کو ایمان و عرفان کافیضان پہنچاتا ہے تاکہ جنوں کشمیر کے دورافتادہ دیہات بھی تازہ وارد اسلام کی ضیਆ مباریوں سے فیضیاب ہو سکیں۔ اسی طرح سے کئی صدر یوں بعد گجرات کے ساداتِ علوی کے چشم و پیراغ میر سید حیدر گجراتی اپنے آپ کو معاصر کشمیر کے آفتابِ روحانیت حضرت شیخ حمزہ مخدومؒ کی خدمت میں پہنچا کر اپنے ایمان و عرفان کو تقویت بہم پہنچاتے ہیں اور شمالی کشمیر کے دورافتادہ دیہات کوفیضانِ اسلام پہنچانے کے لئے اپنے مرشد کی پداشت پر لا رپنے کے تیله مولہ گاؤں میں بود و باش اختیار کرتے ہیں۔ بلکہ مستزادری کے سید موصوف اپنے مرشد حضرت شیخ حمزہؒ کے احترام و عقیدت کو ملحوظ رکھ کر ان کے سید نہ ہونے کی رعایت سے اپنے سید ہونے کا ذکر تک کسی سے نہیں کرتے۔ ان کے ای وانہ احتیاط و اغماض برتنے کا تجھیہ نکلتا ہے کہ بعد کے تذکرہ نویس انہیں سید کر دانتے یا انہ گردانے کی بخشیں پھیڑ دیتے ہیں۔ مثال کے طور پر ”واقعات کشمیر“ کے مصنّف خواجہ محمد اعظم دیدہ مریؒ، ”اسرار الابرار“ کے مصنّف بابا داؤ مشکوٰۃ کے حوالے سے لکھتے ہیں :

”شیخ حیدر لاری ورزبان عوام مشہور ہمیر حیدر راست اما

خدمت بابا داؤ مشکوٰۃ کا زہبی طبقہ و قریب العصر راست

در ”اسرار الابرار“ اظہار سار تش نکروہ“

تمہیداً حرف اس ایک نکتے کی طرف اشارہ کرنا کافی ہوگا کہ ان اکو ۹۳م  
عند اللہِ تعالیٰ جیسے فرمانِ ربیانی کی روشنی میں نسبی فضیلت کو نام و نمود کا  
سامان نہ بنائے بابا حیدر نے یہاں آگر عرصہ دراز تک جس عجز و انکساری کا عملی ظاہر  
کیا ہے وہ آپکا ذاتی امتیاز ہونے کے علاوہ سادات کی اولاد ہونے پر اترانے والے  
ننگِ اسلاف قسم کے سیدزادوں پر ایک چیز بھی ہے، خاص طور پر اس تحقیقت  
کے ناطے جس کا انکشاف بابا حیدر کے شاگرد رشید خواجہ الحمق قاریؒ نے ”چلچیۃ العارفین“  
میں یوں کیا ہے:

”سید السادات مفتخر الشرفات میر شیخ حیدر تیله مولیٰ کہ دراصل  
علویست و در ایں جا بطرقِ ارادت آمدہ بود و کسی را اطلاعی نہ کر  
میر مسطور علویست و سید است۔ اما چوں خدمتِ مخدوم شیخ  
محمد علی رینہ (برا در شیخ نجڑہ مخدوم) سفرِ دوم بہ گجرات کر دعموی  
ایشان را دیدہ و تحقیق نمود۔“

اگرچہ میرے شاگرد ارجمند ڈاکٹر محمد صدیق نیازمند نے قابلِ اعتبار شواہد  
کی بُنیاد پر ہی اپنی ایک اہم کتاب ”ہفت گنج سلطانی“ میں بابا حیدر کا نام لیتے وقت  
بجا طور پر تین ما قبل الفاظ محفوظ کرتے ہیں اور ان کے سید ہونے کی پذیرائی کرتے  
ہوئے ان کا پورا نام حضرت میر شیخ سید حیدر تیله مولیٰ تکھ کر ظاہر کیا ہے لیکن  
میں اس وقت کے ثقافتی تناظر میں ہر ایک روحانی بزرگ کے لئے مخصوص پیار بھرا  
ماقبل ”بابا“ لفظ ہی ترجیحاً استعمال کرتا ہوں۔ یہ وہ زمانہ تھا جب حضرت بابا  
بلبل ترکستانیؒ سے لے کر بابا حیدر تیله مولیؒ تک اس حامل تہذیب لفظ کا تقدس  
پامال اور زوال پذیر نہ ہوا تھا جب خالصتاً تسلیمی مشن کی پیش رفت یعنی بنانے

والے ایک روحانی مرّبی (Father figure) کو ہی بابا کہہ کر یاد کیا جاتا تھا نہ کہ زیارت گاہوں پر لوگوں سے نذر و نیاز لینے والوں کو۔

بہر حال خواجہ سعفی قاری کی "چاچتہ العارفین" ، خود بابا حیدر کی "ہدایت المخلصین" ، بابا داؤد مشکوati کی "اسرار الابرار" ، خواجہ اعظم کی "واقعاتِ کشمیر" ، طاکڑ صوفی کی "کشیر" اور طاکڑ نیاز مندر کی "ہفت گنج سلطانی" جیسی کتابوں کے مطالعے سے صوفی مش بشرگ بابا حیدر کی سوانح کا جو خاکہ اُبھرتا ہے وہ آپ کی روحانی فضیلت اور کرامت کے دبیز پر دے سے بھی فارسی نظم و شاہراہ تاریخ کشمیر سے آپ کی ذاتی وابستگی کے مختلف پہلو قابلِ توجہ بنا تا ہے۔ ہم اس مطالعے کا خلاصہ یوں پیش کریں گے:

- ① گجرات کے علوی سادات کے گھر میں ۱۸۵۰ھ کے دوران ایک ایسا حسین اور سعادت مند بچہ تولد ہوا جس کے روشن آثار دیکھ کر اور اپنی خاندانی روایت ملحوظ رکھ کر اور اس کے مستقبل کے ساتھ اپنی توقع رکھ کر اس کا نام حیدر زکھاگیا۔

- ② ابھی اس بچے کی عمر دو سال بھی نہ ہونے پائی تھی کہ اس کے والدین یکے بعد دیگرے رحلت پا گئے۔ اپنے تیم بھتیجی کی پرورش اور نگہداشت کا ذمہ مشق و غم خوار چھا سید محمود علوی نے لیا۔ پہلے مرحلے پر سید محمود علوی نے تیم بچے کی نگہداشت اور درود بھیلانے کیلئے ایک آیا بھی ملازم رکھ لی۔ لیکن چونکہ وہ بھی جلد ہی وفات پا گئی اس نئے نگہداشت اور تعلیم و تربیت کے سامنے کام خود آپ کو سنبھالنے پڑے۔ پندرہ سو لسال کی عمر تک پہنچ کر آپ کا بھتیجا حیدر علم و ادب میں اپنی پیش رفت کر گیا لیکن ان کا میلان روحانی ریاضت کی طرف بھی کافی بڑھ گیا۔ گویا آپ جسمانی ہی نہیں ذہنی اور روحانی طور پر بھی بہت جلد بلوغ کو پہنچ گئے۔

۳ پونکہ سید محمود علوی کا اپنا کوئی بیان نہ تھا اس لئے وہ بھتیجے کی اس خواہش کو قبول کرنے پر آسانی سے راضی نہ ہو سکے جو گذشتہ رات خواب میں دیتے گئے ایک اشارہ غلبی کی پیداوار تھی۔ اس خواہش کے تحت حیدر کو اپنے مشقی چچا سے اس امر کی اجازت مقصود تھی کہ وہ کشمیر حاکر شیخ حمزہ نامی بزرگ کے ہاں اپنی روحانی پیاس چھبھا پائیں گے۔ آسانی سے اجازت نہ ملنے کے نتیجے میں اگلے ایک ماہ کے دوران بھتیجے کی بے تابی اس قدر بڑھ جاتی ہے کہ مشقی چچا سے اس کی درگوشی حالت دلمکھی نہ گئی۔ اپنے قریبی رشتہوں سے مفارقت اختیار کر کے اپنی روحانی پیش رفت اور دینی خدمت کے لئے ہجرت کی راہ لینے کا منظراً نامہ بابا حیدر نے ”بُرَائِتُ الْمُخَلِّصِينَ“ میں یوں ترتیب دیا ہے کہ ایک ماہ پہلے رات کو دیکھے ہو تو خواب کی کیفیت بھی چشمِ دل پر روشن ہو جاتی ہے۔ لکھتے ہیں :

”صَبَحَ ازْعَمُوْيِ خُودَ رِخْصَتْ خُواَسَمْ اوَازْجَبَتْ (آنکہ اورا

فرزندے نبوو) مارا اجازت نداو و من درگریہ وزاری ہے پہنچانی دروشت ہارفت ان آغاز می کر دم تایک ہفتہ گذشت که خواندک او نوشت ان از من برفت۔“

اجازت نہ ملنے پر اُس ہوتے سیدزادے کو کھانا پینا چھوٹ جانے کا اتنا غم نہیں تھا جتنا پڑھنے لکھنے کا چھوٹ جانا باعثِ الٰم تھا۔ بلکہ یہ بات بھی دیدنی ہے کہ ہر چند آپ کو روحانی برتری حاصل کرنے کا ارادہ پیش نظر تھا پھر بھی اپنے آپ کو بزرگوں کی صدق و لانہ اجازت حاصل کر لینے کا مکلف اور پابند بھی تھا۔ وہ مشقی چچا کی مشقیت جوش میں آتے کا منظر بھی یوں پیش کرتا ہے :

”بعد از یک ماہ از عمومی خود رخصت گرفته روانہ کشمیر شدم“

و در موضع تیله مولہ سکونت اختیار نمودم و مردم حالاً مرا کشمیری  
مے دانند۔“

۲ کشمیر میں مستقل سکونت (قناعت اور انتہائی در ویشنہ ڈھنگ سے) اختیار کرنے کے بعد بابا حیدر گجراتی قیدِ طلن سے آزاد ہو کر کشمیری کھلائے جانے میں ایک گونہ مُسّرٰت محسوس کرنے لگے اور نہ صرف علماً اس بات کی توثیق کرتے رہے کہ ہر ملک ملک ماست کہ ملک خدا تے ماست

بلکہ اس بات پر بھی طہانیت کی مہر ثبت کرتے رہے کہ  
خواشہر کے آنسجہ دلبراست

اب وہ سید زادہ اس غیر سید مرشد کے فیضان سے عشقی حقیقی کی اعلیٰ منزلی ہے کرنے میں مصروف ہو جاتا ہے جو مقامی ارادتمندوں کی اصطلاح میں شیخ تمہرہ مخدوم ہی نہیں کھلائے تھے بلکہ شیخ شیخان، محبوب العالم اور سلطان العارفین جیسے القاب کے ساتھ لوگوں کے دلوں پر حکمرانی کرتے تھے۔ حضرت شیخ تمہرہ کے خلفاء میں بابا حیدر اس اعلیٰ مقام سے زیادہ دور نہ تھے جس پر حضرت الشال شیخ یعقوب صرفی، حضرت بابا داؤد خاکی، حضرت بابا علی ریہہ، خواجہ جس فاری اور شیخ احمد چاکی جیسے اہل علم و فضل فائز تھے۔ خواجہ احمق قاری اور خواجہ میرم بزار جیسے تذکرہ نویسوں نے بابا حیدر کو ان صفت اول کے سلطانی خلافاً کے قریب گوانے کے کئی اہم نکات ابھارے ہیں۔ تصوف اور سلوک میں اپنی پیشرفت کو شیخ طریقت کے ارشادات پر عمل پیرا ہو کر یقینی بنانے کے ساتھ ساتھ بابا حیدر فارسی نظم و شریں بھی اپنا حصہ ادا کرنے کی کوشش کرتے رہے اور راجح القوت موضوع ”احوال مرشد“ قلمبند کرنے میں خامہ فرمائی کرتے رہے۔ وہ ایسی طویل عمر

کے آخری حصہ میں اپنی عبارات کو کیجا کر کے باضابطہ کتابی شکل میں مدون کرتے ہیں اور اس کا نام ہدایت المخلصین رکھتے ہیں۔ جیسا کہ اوپر اشارہ کیا گیا، اس کتاب کا حاوی موضوع حضرت شیخ حمزہ مخدومؒ کے حالات و کمالات و کرامات سے عبارت ہے۔ البتہ خواجہ محمد اعظم دیدہ مری نے بابا حیدر بیان کی الفاظ میں شیخ حیدر لاری کے ساتھ کئی نسخہ منسوب کرتے ہیں لیکن ان کا یہ اندراج تحقیقی تعاضوں سے عاری نظر آتا ہے اور اس ضمن میں اُن کا فارسی بیان ایک سوالیہ نشان لکانے کا مقاصی ہے۔ بیان یہ ہے :

”تَسْخِنَادُ الرَّاحِلَةِ إِنَّمَا يَعْلَمُ مَنْ يَرْأَى“  
 بر کمال اعتقاد و اغراق و مبالغہ دار و العلم عند الله  
 اس جملے میں تَسْخِنَاد کے ساتھ آن را محمول کی وضاحت غور طلب ہے۔ کیونکہ نسخہ کے صیغہ جمع کے ساتھ آنرا جیسا صیغہ واحد بر تما مبالغہ میں داخل سکتا ہے۔ شاید اسی مبالغہ کے تحت ڈاکٹر نیازمند نے واقعات کشمیر کی عبارت قدرے غلط و خنکے بدلتے ہے۔ کیونکہ اس کے متن میں نسخہ (واقعات کشمیر ص ۱۲۳ پر) درج ہے اور نیازمند نے ”سخا ای“ لکھا ہے (ہفت گنج سلطانی ص ۲۱۲ پر)۔ خواجہ اعظم کا متعلقہ جملے کو ”والعلم عند الله“ جیسے عربی الفاظ پر ختم کرنا صرف اسی بات کا ثبوت نہیں کہ اس کی نظر سے نہ تو ہدایت المخلصین ”گذری تھی اور نہ بابا حیدر تیلہ مولی کا اور کوئی نسخہ، بلکہ مُستَرِ ادیہ کے خلقتی خدا میں شامل“ مردم کی طرف ہی وہ باقی منسوب کرنا جو بابا حیدر کی عبارت میں قابلِ تأمل یا قابلِ اعتراض ہیں، ایک گونہ مصلحت پسندانہ اغراض کا عمل محسوس ہوتی ہیں۔ ویسے بھی درست فارسی کے اعتبار سے ”تَسْخِنَاد“ کی رعایت سے آنرا کے بجائے آنہارا ہونا جائیتے تھا۔ اب بعض لوگوں کے لئے

کس قسم کی میالغائرانی محلِ نظر ہی ہے اس کو خود "ہدایت المخلصین" کی نظم و نشر میں ہی تلاش کرنا ہوگا اور ایسا بابا حیدر کی سوانح کی بات ختم کرنے کے بعد ہی کیا جائے گا۔

⑤ میہ حیدر تیله مولی نے ایک سو دس سال کی عمر پائی تھی اور اس عمر دراز کا بیشتر حصہ انہوں نے اپنی فقر و استغنا کی حالت میں گذرا تھا۔ ایسا طرقِ زیست بابا حیدر نے اپنی رضامندی سے اختیار کیا تھا۔ بلکہ لازمی شرط عاشقی جان کروہ دوسروں کو بھی اعلیٰ مقاصد کی حصولیابی کے لئے سادہ طرزِ زندگی اور حلال رزق پر اکتفا کرنے کا مشورہ دیتے رہے۔ شاعری میں بھی اس موضوع پر ٹہے مخلصانہ انداز سے روشنی ڈالی ہے۔ چنانچہ کہا ہے

جیف آن کس را کہ آمد کاذب اندر عاشقی  
ہر کہ عاشق شد نجوید راحت ان آزارِ خود  
تانہ خواہی کرد جان راچاں چوں گلُ بہر او  
یک نسیمے نیابی ہر گز از گاڑا زخود

نقووفاقہ میں شکوہ و شکایت نہ کرنے کی روشن اختیار کرنے والے اس روحاںی بزرگ نے ۹۹۹ھ کے ماہِ محرم میں وفات پائی اور پرگنہ لار کے موضع تیله مولی میں پر درخاک کئے گئے۔

⑥ بابا حیدر تیله مولی کی دستیاب شدہ واحد کتاب "ہدایت المخلصین" کا بنیادی موضوع حضرت شیخ حمزہ مخدوم کشمیری اور اُن کے برگزیدہ خلفاء کی کرامات ہیں۔ اُنہی کرامات کے پر دے میں تصوّف و عرفان کی چند پُر اسرار باتیں مبتدی قسم کے سالکوں کی رہنمائی کے لئے ضبط تحریر میں لائی گئی ہیں۔ اس کتاب کو پائیج البواب

میں تقسیم کیا گیا ہے جن کے عنوانات یہ ہیں :

- باب اول — در اعمال مبتدی
- باب دوم — در اشغال مبتدی
- باب سوم — در اذکارہ مبتدی
- باب چہارم — در محبت و شوق و صلاح و تقویٰ
- باب پنجم — در بعضی احوالات قطب الاقطاب حضرت محمد فرم شیخ خڑہ

اگرچہ چیخت مجموعی "ہدایت المخلصین" کی عبارت نہایت سلیس اور سادہ ہے پھر بھی بعض متعلق بیانوں کے نلطے سے کہا جاسکتا ہے کہ اس کا معیار زیادہ بلند نہیں ہے۔ ایک تذکرہ کی چیخت سے بھی اس کی عبارات کا بیشتر حصہ محققوں اور موئخوں کے لئے باعث تشقی نہیں بلکہ باعثِ تردید ہے اور یوں اس کتاب کے بعض مباحثت کافی غور طلب معلوم ہوتے ہیں۔ مثال کے طور پر ہم اس مختصر سے مقامے کے اختتام پر ایسے صرف تین مباحثت منتخب کریں گے۔

اولاً یہ کہ "ہدایت المخلصین" کی عبارتوں میں جس مبالغہ آمیز اظہار کی طرف ایک ملغوف اشارہ خواجہ محمد اعظم دیدہ مری نے "واقعات کشمیر" میں کیا ہے اس کی نوعیت کیا ہے؟

ثانیاً یہ کہ جن چک سلاطین کو حضرت بابا داؤد خاکی نے سُنیوں کے ساتھ کوئی نارواسلوک نہ کرنے کی اسناد سے نوازا ہے اُن کے تعصب کی کمیتی تیس بابا حیدر نے درج کی ہیں؟

ثالثاً یہ کہ چیک دور میں سُنیوں کے ساتھ نارواسلوک ہونے کے خلاف اکابرین کشمیر پر مشتمل جو وفد اکبر بادشاہ سے مدد مانگنے کے لئے گیا اسکی سربراہی

کرنے والے حضرت شیخ یعقوب صرفیؒ تھے یا کہ حضرت بابا داؤد خاکیؒ ہے  
 ”ہدایت المخلصین“ کی عبارت میں پائے جانے والے غلو اور مبالغے کے حوالے  
 سے یہ بات بُری طرح کھلکھلتی ہے بلکہ بُری تعجب خیز اور حیران کن معلوم ہوتی ہے کہ  
 دوسروں کو تو حیدر و رسلت کی نازک باتیں بتانے والا اور ان دونوں بادی عقیدوں کے  
 ایمانی تھا خوبی کے ساتھ کوئی سمجھوتہ نہ کرنے کی وکالت کرنے والا ایسا کچھ کیسے کہہ سکا  
 ہے جبکہ وہ اس حیثیت سے اس قدر مشہور رہا ہو کہ خواجہ اسحق قاری جیسا عالم دین  
 اس کے مقام بلند کا تعین ان الخاطط میں کرنے پر مجبور ہو:

”میر مسطور (بابا حیدر) در خدمتِ حضرت مخدومؓ بے حد  
 مقرب و معزز لپوند و ہستند واکثر یاران در عقایدِ توحید الہی  
 از خدمت ایشان حل مے نمودند“

ایک اور غور طلب مبحث ”ہدایت المخلصین“ میں باعثتِ تائل قرار دیا جا سکتا  
 ہے وہ حضرت بابا داؤد خاکیؒ جیسے سلطانی مقرب خاص اور پُرآشوب چک دور  
 کے سب سے بڑے عینی گواہ کے اس رویے کے ساتھ موافقت نہ رکھنے والے بیانات  
 ہیں جن کے تحت بابا داؤد خاکیؒ نے علی شاہ چک اور اس کے بیٹے یوسف شاہ چک  
 دونوں کو بحیثیتِ حکمران سُنّتی مسلمانوں کے ساتھ اچھا سلوک کرنے والے جتنیا ہے  
 اور دونوں کے حق میں یوں رطب اللسان ہیں ہے  
 والی دوران علی شاہ دوستدار صالحاء

پور اوشہزادہ یوسف با جمال و با جلال  
 ہر دو ایشان صحبتِ ایں پسیر را دریافتند

ہمروں کرنے کے دعا مر ختم خود از وہ سوال

حسین شاہ چک کا سات سالہ عہد حکومت ۱۵۶۳ء سے ۱۵۷۵ء تک محبیط  
رہا۔ ڈاکٹر صوفی نے ”کشپیر“ نامی کتاب میں اس کے موافق دین کی اقدام گئے  
ہیں جن میں اُن کی عدل گستاخی، سخاوت اور تقدیس جمعہ کی باتیں بھی شامل ہیں اور

اُن کی طبعزاد غزلیات سے مانخوذ یہ شعر بھی کہ ہے

آن تُرک آل پوش سوارِ سمند شُد  
یاراں خذر گنید کہ آتشی بلند شُد

اِن تمام پہلووں سے صرف نظر کر کے بابا حیدر نے حسین شاہ کی مسلم آزاری کو ہدف  
تنقید بنایا ہے اور علی شاہ چک کے ۱۵۷۵ء سے ۱۵۸۶ء تک محبیط نو سالہ عہد  
حکومت کی طرح اس کے فرزند یوسف شاہ چک کے ۱۵۸۶ء سے ۱۵۹۷ء تک محبیط  
شش سالہ عہد حکومت کے دوران تلافی مافات ہونے کا کوئی تذکرہ نہیں کیا ہے۔  
حالانکہ اسی دور کے آخری حصے کی حکمرانی کا نقشہ بابا داؤد خاکی نے یوسف شاہ کا ذکر  
کر کے یوں کھینچا ہے ۔

طالب علم و شریعت ہست و خوانائے کتب  
از مسائل عالمان رامے کند اکثر سوال  
بر لعثت ہوا واقف است و در ہنر ہا ذو فنون  
حسن خطے نیز وارد ایں شہ فرنزدہ فال  
ہست شاہ ہے نرم خو، شیریں زبان و بُردبار  
باز در فهم و فطانت بے نظیر و لامثال

”ہدایت المخلصین“ کا تیسرا ملکجہ غور طلب مجث خود بابا داؤد خاکی کی ذات  
سے تعلق رکھتا ہے۔ یہ مبحث عہد حاضر میں محققین کے ہاں ایک معزکۃ اللہ اسلام بن کر

اُبھر ہے۔ پہلے ہم بابا حیدر کا اقتباس ہی پیش کرتے ہیں :

حضرت شیخ داؤد خاکی چھوں بطرف سیالکوٹ بالاتفاق چند یہر  
برا در مثل عارف باللہ حضرت خواجہ حسن قاری و خواجہ الحسن قاری

وغیرہما آں طرف مراجعت فرمودند۔ باعث ایں بود کہ درکشمیر  
یعقوب چک کہ وے ..... متغلب و مقصوب بود پادشاہ تُرد۔  
و اکثر بہ عزیزان ایذار سانید۔ میرزا حیدر بر جست حق پیوست۔

میرزا حیدر مذکور از جملہ خاصِ میریان حضرت محبوب العالم مخدوم  
شیخ حمزہ بود و صاحب ولایت و قطب وقت بود و او چھوں جنت  
حق وصال یافت پیش از برخاستن آشوب و فتنہ شیخ دراعیان  
مجلس مذکور نموده بود کہ اے یاران بہتر است کہ ازیں کشمیر پر وی  
و پادشاہ ہند کہ مسلمان است درینجا پشتی باطن کر دہ بیاریم .....

بعد ذالک شیخ مذکور با چند تن عزیزان پلا ہو رجوع فرموده در  
انجا پادشاہ ہند را فاتح و اجازت نموده۔ خود در سیالکوٹ چند گاہ  
گزارانید۔ بعد از انہ ملک کشمیر از تصرف یعقوب چک .... پدرفت"

اس اقتباس میں جہاں یہ بات صاف طور پر نشاندہی میں نہیں لائی گئی ہے  
کہ ایک ایسی مجلس کون سے شیخ کی صدارت میں منعقد ہوتی تھی اور کس شیخ نے  
قبل از وقت یہ تجویز پیش کی تھی کہ چھوں کے مظالم سے چھوٹکارا پانے کیلئے پادشاہ ہند  
کی طرف رجوع کیا جانا چاہیئے۔ ویسے اس اقتباس میں حضرت شیخ حمزہ کے علاوہ  
حضرت بابا داؤد خاکی کا نام بھی "شیخ" لفظ ما قبل بنادر (یعنی شیخ داؤد خاکی کے طور پر)  
لیا گیا ہے اور طرفہ یہ کہ اس میں ایک ایسے مرا زا حیدر کا نام بھی شامل ہے جو بقول

مُصنف حضرت شیخ حمزہ مخدومؒ کے خاص مریدوں میں شمار ہونے کے علاوہ وقت  
کا قطب اور صاحبِ ولایت بزرگ تصور ہوتا ہے اور جو پیشتر گذرے ہوئے مزاجید  
دُغلت کاشفی (ولادت ۱۳۸۹ھ وفات ۱۵۲۱ھ عمر ۵۵ سال) سے بالکل ایک مختلف  
شخص ہے لیکن عام قاری کو لفظ شیخ کی طرح مخالفت میں ڈال سکتا ہے۔ اور تو اور  
پروفیسر طیب شاہ صدیقی جسے فارسی و ان کو بھی ان دونوں طرفوں نے مخالفت میں ڈال دیا  
ہے جبکہ تو وہ صفحہ ۹۶ پر شیخ حمزہ کی وفات کے سال ۹۸۷ھ مطابق ۱۵۲۲ء کو میکسر  
نظر انداز کر کے ذکر العارفین میں لکھتے ہیں کہ دربارِ اکبری میں کشمیری سینوں کی حالت  
بیان کرنے کے لئے ۹۹۷ھ مطابق ۱۵۸۶ء میں جانے والا یہ وفد حضرت سلطان شیخ  
حمزہ مخدومؒ نے خود تیار کیا تھا۔ بہر حال بابا حیدر کے اقتباس میں تیسری جملہ استعمال  
ہوئے ”شیخ“ لفظ کے ایسے مغلق اور مبهم وروں کے زیر اشر جو مزاجید کی وفات کے  
ضمیں میں اس جملے کی شکل اختیار کرتا ہے، کسی کو بھی مخالفت میں ڈال سکتا ہے:

”اوچوں برحمتِ حق وصال یافت پیش از برخاستن آشوب و  
قدسی شیخ دراعیانِ مجلس مذکور نموده بود کہ اے یاران ...“

اس جملے میں مزاجید کی وفات کے بعد اٹھنے والے کس خاص فساد کی طرف اشارہ  
کیا گیا ہے کیا اس آشوب وقتنے سے آخری چک حکمرانوں کے کتنی برسوں پر پھیلے ہوئے  
فسادات مراد نئے جاتیں گے یا فقط وہ واقعہ جوازان میں علیٰ ولی اللہ کی اجازت زدنے  
کی پاداش میں قاضی موسیٰ شہید کی ۱۵۲۲ء میں وقوع پذیر شہادت کے واقعہ  
سے تعلق رکھتا ہے اور جو اکثر مورخین نے سُنی وفد کے بیرونِ کشمیر جاتے کا محک  
گردانہ ہے۔ اب جملے کے لگے حصے پر توجہ مرکوز کیجیے جس میں ترکیب اور میا وہ دلوں  
کی صحت قابلِ تامل ہے کہونکہ ”دراعیانِ مجلس“ اس مفہوم سے عاری ہے جو مفہوم

"در مجلسِ اعیان" سے ادا ہونا مطلوب ہو سکتا ہے یعنی خاص لوگوں کی مجلس میں۔ اسی طرح سے مذکور نمودہ اے یاران کو اس محاورہ کا نغم البذرل نہیں گر دانا جاسکتا جس سے "گفتہ بود کہ اے یاران" مراوی یا جاسکے۔

اب اگرچہ بابا حیدر کے بہم کردہ معاصر مواد کی عبارت میں ہی ایسا گلک سلسلہ کا فرمایا ہے تو پروفیسر طیب شاہ صدیقی کا وہ استناد قابلِ رحمہ ہے جس کو ہدفِ تقدیم بنائکر "ہمارا ادب" کے مشاہیر نمبرج ۲ میں محمد اسد اللہ وفر کی تیاری حضرت شیخ حمزہ مخدومؒ کے ساتھ منسوب کرنے کو بجا طور پر پروفیسر موصوف کی نہ صرف خلط بیانی بلکہ تاریخ سے آئندھیں پھرنتے کے مترادف قرار دیتے ہیں جو حضرت سلطان العارفین بلاشبیہ چکوں کے طرزِ عمل کے زبردست مخالف تھے لیکن ..... ان کا وصال ۱۹۴۸ء صفر ۱۳۹۷ھ میں ہوا اور (مذکورہ) وفات ۱۹۹۰ھ کے وسط میں دہليٰ کیا ہے۔ پھر یہ کیسے ممکن ہے کہ وہ دو سال پہلے اس وفات کو تیار کرتے۔

اب اگر یہ عنده یہ تسلیم کر لیا جائے کہ پروفیسر صدیقی نے "پیش از برخاستن آشوب فتنہ شیخ دراعیان مجلس مذکور نمودہ بود" والی بابا حیدر کے بیان کی غلط تلویح پیش کی ہے اور بابا داؤد خاکی کیلئے پیش استعمال کئے کئے شیخ لفظ کی رعایت سے اس جملے کا ہمومیت داؤد ہی ہیں تو بھی وہ اعتراض بجائے خود قائم رہے گا کیونکہ ۱۵۸۶ھ میں جس آشوب کا سلسلہ قاضی موسیٰ کی شہادت پر مندرج ہو کر سینیوں کو مغل دربار تک پہنچانے کا باعث بنا اس آشوب کا خاتمہ شیخ داؤد خاکی کی سربراہی میں گئے ہوتے وفات کے ساتھ منسوب کرنا اس لحاظ سے محلِ نظر ہے کہ جب بابا داؤد خاکی ملتان سے واپس لوٹے اور اسلام آباد میں منتقل کر گئے وہ (صدیقی بحوالہ محمد اسد اللہ۔ ہمارا ادب ص ۵۵) ۱۹۹۰ھ کا دن تھا۔ جبکہ ابھی یعقوب شاہ چک برسرِ اقتدار نہیں آپا تھا۔ مزید وضاحت کے لئے اس ضمن میں صوفی محبی الدین کی شپرچ اص ۲۳۴ اور مذکورہ ہمارا ادب کا مشاہیر نمبرج ۲ میں ۵۵ والی عبارت کو مورخ حسن کے مقابل میں پڑھنا مفید رہے گا۔

# حضرت حاجی سید محمد راد بخاریؒ

”جس نے مہربوت سے آزادی کی تحریر لکھوادی - جو زمانے کا عالم تھا اور جو وجود و عدم سے بے باک ہے جسکے فیض سے سخاوت کے چشمے پھوٹ پڑے، وہ سید حاجی محمد راد بخاریؒ ہیں۔“

یہ ترجمہ ہے اس فارسی منقبت میں سے چند اشعار کا جو حضرت شیخ بابا داؤد مشکلوتیؒ نے اپنی منظوم کتاب ”اسرار الابرار“ میں قطب الاقطاب شیخ حضرت سید حاجی محمد راد بخاریؒ کی مدح میں بیان فرمائی ہے۔ ہم آپ کو اسی سیدِ والا چشمؒ کی حیات اور کارناموں سے روشناس کرائے ہیں۔ اُمّۃ المؤمنین حضرت عالیہ سعدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ آپ نے ایک بار وعافرمائی:

”اللہی علامہ اسلام کی روزی دربدار کر دے، تاکہ یہ لوگ دنیا کے کونے میں جا کر لوگوں کو تعلیم اسلام سے بہرہ دو۔“

کر کے دینِ مبین کی اشاعت کرتے رہیں۔"

اور ان کی دعا کو شرفِ قبولیت ملا اور ہمارے بزرگانِ دینِ مغرب سے شرق اور شمال سے جنوب میں پھرتے رہے۔ مختلف بہانے بننے اور یہ حضرات اپنے گھوٹ سے نکل پڑے۔ کوئی تبلیغِ دین کے سلسلے میں تو کوئی حصولِ علم کے لئے، کوئی تلاشِ رہبر کے سلسلے میں تو کوئی جہلہ سے تنگ آگر اپنے آبائی شہر سے بہت کرتا رہا اور اس طرح سے دنیا نورِ اسلام کی شعاعوں سے منور ہوتی رہی۔

حہلہ کے قریبِ عالمِ عرب میں سلوک و تصوف کی ایک بھروسہ تحریک چلی۔ چونکہ سلوک و تصوف کے منبع نورِ حضرت شاہ ولایت ہیں اور عرفانِ ذات و قربِ الہی کے اس طریقہ کار کو حضورِ اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے بذاتِ خود اہلِ صفة کی جماعت سے شروع فرمایا تھا۔ اس نے اس تحریک میں اصحابِ اہلِ ساداتِ اکثر تعداد میں شامل ہوئے اور جب یہ تحریک دنیا تے عرب سے ترکی، مصر، شام اور عراق تک پہنچی تو یہاں سے ہی ایران اور وسط ایشیا کے اکثر علاقوں اس تحریک کے دائرة میں آگئے۔

وسط ایشیا میں یہ تحریک خوب پھولی اور پھلی۔ یہاں ساداتِ کرام آگر رہنے لگے۔ پُر فضا علاقہ تھا، سر بزرو شاداب میدانِ ننکناتی ہوتی نہیں اور جھرنے، تمام قدر تی نظاروں سے مالا مال جیسے کہ یہ خطہ ارضِ اللہ تعالیٰ نے بزمِ نغمہ وحدت کے لئے سجایا ہو۔ یہی وجہ ہے کہ ان اصحابِ اہلِ صفاتِ نیہاں ہر طرح سے مطمئن ہو کر دینِ مبین کی آبیاری شروع کی۔

جہاں یہ حضرات عرفانِ ذات کے لئے فکر و ذکر میں محو ہوتے وہیں تجدیدِ دین کے لئے اجتہاد بھی کرتے رہے۔ اتنا ہی نہیں بلکہ جب ضرورت پڑی

تو پرچمِ اسلام کی سربندی کے لئے جہاد فی سبیل اللہ میں سرکبف بھی ہوتے رہے اور اس طرح ہمہ جہت دینی تحریک کا یہ زمانہ صدیوں تک پھیلا رہا۔  
اللہ والوں کی اس جماعت میں حضرت شیخ نجم الدین کبریٰؒ، حضرت امام شاملؒ اور دیگر بہت سارے شیوخ حضرات کمیٰ تاریوں، کمیٰ زار اور کمیٰ کسی اور بدست طاقت کے خلاف علم جہاد بلنڈ کرتے رہے۔

امیر تمیور کے بارے میں مشہور ہے کہ وہ سادات کے خلاف تھا۔ چنانچہ جب اُس نے ان سبھی لوگوں پر قابو پالیا جو سایی طور اس کے حریف تھے اور جن سے اسکی بادشاہت کو خطرہ لاحق تھا تو اس کے بعد اس کی نظر میں بادشاہت کو اصلی اور سب سے بڑا خطرہ ان درویشوں کی جمیعت سے دکھانی دیا جو اس کے ہر جائز و ناجائز حکم پر تسلیم ختم نہیں کر سکتے تھے اور چونکہ ان صوفیوں اور درویشوں کے سرخیل وہاں رہنے والے ساداتِ کرام ہی تھے۔ لہذا تمیور کو ان کی طرف سے فکر لاحق ہوتی۔  
اُس نے ان سادات کو طرح طرح سے تنگ کرنے اور ان پر مظالم و محنانے شروع کر دیے اور انہیں مختلف آزمائشوں سے گزرنے کو کہا۔ چنانچہ ایک دن قطب لہ ہمیشہ سے یہی ہوتا ہے کہ جب بھی عوام کے روح و قلب مجروح ہو جاتے ہیں۔ تو وہ مرہم کے لئے کسی نہ کسی درویش و فقیر اور خدا و مست کے پاس اپنا دکھڑا لے کر چلتے ہیں اور یہ گروہ و گروہ لوگوں کا جنم غغیر ظالم و جابر کے لئے خطرے کا الارم بن جاتا ہے۔

۳۔ تمیور اکثر و بشتر ساداتِ کرام کو بھگانے کے بعد ہی اپنی ہوں ملک گیری جس میں بلا امتیازِ مذہب و ملت، مسلم و غیر مسلم تشدد جاری تھا۔ اُس نے سمرقند، آذربایجان، آرمینیا اور دوسری ریاستوں میں مغل گورنروں (لقبیہ اگلے صفحے پر)

الاقطاب حضرت میر سید علی ہمدانیؒ کو کبھی جب ایک آزمائش سے گذرنا تھا تو  
آپ اس سے صحیح سلامت گزئے۔

تیمور نے جب اس درختنہ چہرے والے سید والا نسب کو دیکھا وہ میں بیت  
طاری ہوئی۔ حضرت میرؒ کے سامنے عاجزیؒ کی اور آپ کا معتقد ہو گیا۔ لیکن حضرت  
امیرؒ کے دل میں اُس کے متعلق بوجلط راستے قائم ہوئی تھی، وہ بنی رہی۔ اس  
کے بعد جب حضرت امیرؒ نے تبلیغی سلسلے میں مختلف ممالک کا دورہ فرمانے کا  
ارادہ کیا تو آپ کے ساتھ سادات کی ایک بڑی تعداد بھی عازم سفر ہوتی۔

ہندوستان میں آپ کے سفر کی پہلی منزال ملستان اُچھ تھا کیونکہ یہاں  
اُچھے بوٹ میں سلسلہ سہر و روایہ کی وہ بہت بڑی خالقانہ تھی۔ جس میں جلال الدین  
محمد و م جہانیان جہانگشت بخاریؒ مسند ارشاد پر جلوہ افروز تھے جنکی عظمت و  
بزرگی کی شہرت ہند و مشرق و سطحی سے عرب و عراق تک پھیل چکی تھی۔ اس طرح  
جب حضرت امیرؒ ۱۸۵۷ء میں پہلی بار وارد کشمیر ہوتے تو پنجاب کے راستے ہی آتے۔  
اور جب آخری بار آپ اُچھے ملستان میں حاضری دیکر ۱۸۵۷ء میں کشمیر کی طرف کوچ  
کرنے کو تیار ہوتے تو دیگر ساداتِ کرام کے ساتھ حضرت سید علاء الدین  
بخاریؒ (کو جو کہ حضرت محمد و م جہانیان جہانگشت کے پوتے اور حضرت میر  
سید محمود المعروف سید ناصر الدین بخاریؒ کے بیٹے تھے) بھی آپ کے ہمراہ چار  
بیٹوں سید تاج الدین بخاریؒ، سید ضیاء الدین بخاری زیرک، سید  
(بقيۃ حاشیہ پچھلے صفحے سے) کو تہہ تیغ کر کے قبضہ کر لیا۔ اسی دوران میں نے  
باپ زید ملید رم کو آہنی پختگی میں بند کر کے اپنے ساتھ کھاں کھاں نہیں کھلایا۔  
یہاں تک کہ آپؒ نے اُسی آہنی سلاخوں والے پختگی میں وفات پائی۔ ۰۔ (ت.ن)

محمد بخاری اُنہوں پوش<sup>۲</sup> اور سید فخر الدین بخاری<sup>۳</sup> کے سمیت وارکشمیر ہوتے۔ حضرت سید علاء الدین بخاری<sup>۴</sup> ایک سال تک وادی کشمیر کے مختلف اطراف میں دیہات و قصبه جات کے دورے کے بعد ۸۷ھ میں تحصیل بیروہ (ٹیڈ گام) کے موضع اسکندر پورہ میں مستقلًا قیام پذیر ہوتے۔ آپ نے یہاں باضابطہ طور احیا ہوئی کے لئے ایک خانقاہ تعمیر کر کے درس و تدریس کا سلسلہ شروع فرمایا۔ اس کا رخیز میں آپ کے چاروں فرزندان ارجمند براہم کے شریک رہے اور اس طرح راہِ حق کے طلبگار چاروں طرف سے آگر آپ کے پاس فیضان حاصل کرتے رہے۔ یہاں پر رشد و ہدایت کے چشمے پھوٹتے رہے جس سے کشمیر کے جنوب و غرب کا پورا علاقہ خاص طور پر وحانت کے ابر ہبہار سے سر بزرو شاداب ہو گیا اور اس کے بعد کشمیر میں دور و راز علاقوں سے راہِ سلوک کے متوا萊 یہاں آگر جام وحدت سے مخمور ہوتے رہے۔

حضرت سید علاء الدین بخاری<sup>۵</sup> ایک بہت بڑے عالم دین، مفسر و محدث اور اہل شہود میں شیخ طریقت تھے اور اب آپ کی عظمت، بزرگی و پیغمبرگاری کا شہرہ پورے کشمیر میں ہو چلا تھا اور سلطان قطب الدین کی وفات پر حجہ ۹۶ھ میں سلطان سکندر بُت شکن نے تخت نشین ہو کر اموی سلطنت سنبھالے تو اُس نے پورے کشمیر میں ترویجِ اسلام کے لئے تن من و صن سے کام کیا۔ اسلامی تعلیمات سے متأثر ہو کر ہزاروں لوگوں نے اس دور میں اسلام قبول کیا۔ یاد رہے کہ تعلیم اسلام کا پرچار اپنی ساداتِ بنگان کی خانقاہوں سے ہوا ہے۔ لیکن بات کا تینگر طبقاً اکر کچھ مورخین نے افانے تراش تراش کر سکندر "کوبت شکن" بنادیا ہے حالانکہ صحیح تاریخ سے اس کا

دور تک واسطہ نہیں ۔

وہ ساداتِ کرام جو حضرت میر سید علی بخاریؒ کے ہمراہ واردِ کشمیر ہوئے ان میں سب سے زیادہ نمایاں ذاتِ باہر کات جناب حضرت سید علاء الدین بخاریؒ کی ہے۔ سلطان مسکندر حضرت سید کے پاس عقیدتِ مندانہ حاضر ہوا اور آپ کاظالب و مرید ہو گیا۔ اس کے بعد بادشاہ کی مرتبہ حضرت کے پاس حاضری دینے کے لئے آیا۔

بادشاہ کو آپ کی خالقانہ میں پہنچ کر روحانی آسودگی میسر ہوا کرتی تھی۔ لیکن امورِ سلطنت کا بوجھ اسے دباتے رکھتا تھا۔ اس لئے ایک روز حضرت سید سے سرینگر میں مستقل قیام فرماتے کی استدعا می۔ لیکن آپ نے انکا فرمایا بادشاہ کے بار بار استدعا کرنے پر آپ ایک روز رضامند ہو گئے اور کوئی کیا رہ بارہ سال کا نذرِ امامہ میں گذارنے کے بعد شہر سرینگر آتے۔

سلطان نے آپ کے لئے اپنے شاہی محل کے ساتھ ہی ایک عمدہ عمارت آراستہ کرائی۔ اس کے علاوہ ایک مسجد، ایک خالقانہ اور ایک مسافرخانہ بھی تعمیر کروایا۔ بیرونہ بڑگام کے تین کاؤن اسکندر پورہ، کانڈہامہ اور آرت آپ کی جاگیر میں کر دتے۔ اس طرح آپ نے اپنی آخری عمر تک سرینگر میں ہی قیام فرمایا۔ کشمیر میں سولہ سترہ سال تک تبلیغِ دین کرتے رہے اور سترہ میں واصلِ حق ہوتے تھے اس سے صافِ عیاں ہے کہ حضرت امیر کبیر جوشن لیکر واردِ کشمیر ہوتے تھے اس کی تکمیل میں حضرت سید علاء الدین بخاریؒ کا سب سے زیادہ حصہ رہا ہے۔

لہ یہ عجیب بات ہے کہ ڈاکٹر محمد فاروق بخاری نے اپنی کتاب "کشمیر میں اشاعتِ اسلام" میں آپ کا کوئی ذکر نہیں کیا ہے حتیٰ کہ آپ کا اسم مبارک (نقیۃ الگھے صفحہ پر)

آپ کے انتقال پر بادشاہ نے تجھیز و تکفین خود کی اور آپ کے جسد مبارک کو مزار سلاطین سرینگر میں سپرد خاک کیا۔ آپ کی درگاہ گنبد بادشاہ کے متصل آج بھی مر جمع خاص و عام ہے اور اہل یقین کیلئے بقعہ نور و درگاہ فیضان ۔

حضرت سید یاک ۲ کے چاروں فرزند آسمان معرفت کے مہرو ماہ تھے۔ لیکن ان میں سے دو سید ضیاء الدین بخاری زیر ک ۳ اور سب سے حقوی ۴ فرزند حضرت سید فخر الدین ۵ بہت ہی مشہور ہوتے۔ آپ کی ذریت بھی انہی دو فرزندان عالی نژاد سے چلی آرہی ہے۔ باقی دو صاحبزادے لاول رحلت کر گئے۔

حضرت سید فخر الدین بخاری ۶ آپ نے والد صاحب کے شہر سرینگر چلے جانے کے بعد بھی حسیب ارشاد والد محترم اسکندر پورہ میں ہی سکونت پذیر رہے۔ البتہ آپ کے بڑے برادر حضرت سید ضیاء الدین بخاری زیر ک ۷ کا نامہ چلے گئے۔ یہ گاؤں آپ کے والد صاحب کی جاگیر میں تھا۔

حضرت سید حاجی محمد مراد بخاری ۸ میں موضع اسکندر پورہ میں تولد ہوتے تو سید فخر الدین بخاری ۹ اس بچے کو اپنے والد بزرگوار جناب حضرت سید علاء الدین بخاری کے پاس دعا کرانے کیلئے لے گئے۔ آپ کی نظر جو نبھی بچے پر ٹڑی تو آپ نے تسبیم فرمایا۔ اپنے بیٹے حضرت فخر الدین بخاری ۱۰ کو مناطب کرنے فرمایا:

”میں آج رات زیارتِ حضرت سید المرسلین ۱۱ سے مُشرف

ہوا ہوں۔ حضورؐ نے مجھے اس بچے کے بارے میں خوشخبری سنائی

(ابقیہ حاشیہ پچھے صفحے سے) تک نہیں لیا ہے۔ لیکن یہ تو مہر درخشاں ہیں کہ روزِ روشن میں اپنی نورانی شنا ع Howell اور ضایا اشیوں سے دنیا کو سُر نور کئے ہوتے ہیں۔ ۰—(ت.ن)

ہے کہ یہ فرزند صاحبِ ولایت ہو گا۔ آپ نے اس کے سر پر  
اپنا سست مبارک رکھا اور فرمایا۔ بادشاہِ شام اس کا تابع بدل خلیفہ  
ہو گا۔ بچے کے بارے میں بہت ساری باتیں فرمائیں۔ یہ  
بہت ہی عالی مرتبہ بزرگ ہو گا۔ آپ نے فرمایا کہ اے میرے فرزند  
تمہارے باغ میں ایک خلصہ بورت باغ کا محلہ مبارک ہو۔  
آپ نے اس بچے کے سر پر قطبیت کا تاج رکھا اور قطبِ عالم  
کے خطابِ عالی سے نوازا۔

حضرتِ میر نے مزید فرمایا کہ اس بچے کے تولد ہونے سے آپ کی مرادیں برآئیں ہیں  
چنانچہ بچے کا نام ”محمد مراد“ تجویز فرمایا۔ پھر دعا فرمائ کر بچے کو لے جانے کے لئے  
کہا۔ حضرت سید یحییٰ کو گود میں اٹھا کر انتہائی مسروک گھر منجھے تو بچے کو ماں  
کی گود میں رکھا اور اسے دودھ پلانے کو کہا۔

بچہ بہت رو رہا تھا اور جیسا کہ ہر روتا ہوا بچہ ماں کی گود میں دودھ پلانے  
پر خاموش ہو جاتا ہے۔ اس شیرِ خوار نے ایسا نہ کیا۔ بلکہ رات دن روتا رہا۔ والد صاحب  
بارگاہِ ایزدی میں سر سجود ہوتے، تمام اہلِ خانہ بچے کی گریہ وزاری سے پریشان  
تھے۔ چنانچہ جب یہ خبر حضرت علام الدین بخاری کے پاس پہنچی تو آپ نے اپنے  
بیٹے کو تسلی و تشقی دی اور فرمایا کہ بچے کے رونے پر ہرگز دل آزردہ نہ ہو۔ کیونکہ  
اسے نہ کوئی تکلیف ہے اور نہ ہی کسی دلیوپری کے سایہ میں اُکر بھیراری میں رو ہا  
ہے۔ بات یوں ہے کہ اس موصوم کے دل میں آتشِ عشق الہی کی تیپشِ سہکی ہے  
اور اس کا حال ایسا ہے گا کہ کمی بائلکل خاموش اور کمی نالہ کناں رہے گا۔ بات  
صرف ظاہر ہوئی کہ سید بارگاہِ زاد ولی تھے۔ حضرت سید یحییٰ نوید جانقرا انگر

شاداں و خندان والد صاحب سے رخصت لے کر واپس اپنے گھر پہنچ گئے۔ اس طرح تمام خاندان میں اس پُرمُسّرت خبر سے دوبارہ سکون بیسرا ہوا۔

حضرت مُرا و آپ کے بڑے بھائی سید شاہ بیگر صاحب کے سر سے ماں کا شفیق سایہ صغیر میں ہی اٹھنے سے آپ کے والد کا دل از حد غمگین ہوا۔ لیکن آپ نے کمن سیدزادوں پر اس اندوہ عظیم کی چھایا تک پڑنے نہ دی اور انتہائی شفقت سے بچوں کی پرورش کرنے لگے۔ لیکن قدرت کے کام ذہن انسان کے لئے ہمیشہ زرالے رہے ہیں۔ حضرت میرؒ ۳۰۴ھ میں، جبکہ آپ کی عمرِ شریف ابھی صرف چوالیس سال کی تھی مالکِ حقیقی کے پاس بلاتے گئے۔ اس وقت حضرت سید محمد مراد بخاریؒ کی عمر صرف پانچ سال کی تھی جبکہ آپ کے بڑے بھائی صاحب کی عمر سات یا آٹھ سال کی۔

حضرت میرؒ کا مزار مبارک اسکندر پور میں ہی ہے۔ آپ ایک بہت بڑے ولی کامل اور شیخ طریقت تھے جس کے روحانی فیوض سے ہزاروں لوگ مستقید ہوتے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ کا آستانہ آج بھی بقعہ نور ہونے کے سبب مر جنم خاص و عام ہے اور لوگ اس درگاؤں عالیہ سے ہمیشہ فیضیاب ہو کر واپس آتے ہیں۔

وفات حضرت میرؒ کے بعد ان سیدزادوں کی کفالت و تربیت آپ کے برادر حضرت سید ضیاء الدین بخاری زیرکؒ کے سپرد ہوتی۔ اس لئے انہیں اسکندر پورہ چھوڑ کر کاندھ مارہ جانا پڑا۔ حضرت زیرکؒ نے بچوں کو ماں، باپ دلوں کا پیارا دیا اور ان کی ہر طرح سے لجوئی فرمائی۔ آپ نے دونوں صاحبزادوں کو علم ظاہری سے آمانتہ کرنے کے ساتھ ساتھ علم یاطنی سے بھی سرفراز کیا۔ پھر جب حضرت شاہ بیگ بخاریؒ صاحب شہر سرینگر اپنے دادا حضرت سید علاء الدین بخاریؒ

کی خانقاہ میں چلے گئے تو حضرت سید مراد بخاریؒ اپنے چوپا کے پائی ہی اس وقت تک رہے کہ جب آپ ستر سو سال کی عمر میں ۷۲۷ھ میں اس دارفانی کو چھوڑ کر واصل بحق ہوتے۔ آپ مزارِ پاک کا نذرِ ممہ بسیر وہ میں مرجعہ خلافت ہے۔

جناب سیدؒ نے قرآن پاک انتہائی کم عمر میں حفظ کیا۔ اس کے بعد تفسیر قرآن، علم حدیث و علم فقہ اور دینی علوم میں پہلے اپنے والد حضرت سید فخر الدین بخاریؒ اور اس کے بعد اپنے چوپا سے درس لیا۔

علومِ اپنے و تربیت آوابِ سلوک پہلے حضرت ضیاء الدین زیرِ بخاریؒ پھر دادا جان حضرت سید علام الدین بخاری سے حاصل کئے۔ آپؒ نے حضرت سیدؒ کو ذکرِ خفی اور خاص طور سے ذکرِ چہار ضربِ سکھاتے۔ کیونکہ یہ مون کے دل کے ساتھ وہی معاملہ کرتا ہے جو بخوبی میں کے ساتھ ابر بہار کے بر سنبھے سے ہوتا ہے اور یہ تو ایک عام مسلمان کی بات ہے اور جو مادرزاد ولی کامل ہوا کی توبات ہی کچھ اور ہے۔ آپ دن میں سختِ محنت و ریاضت اور شبِ بھر بیداری و قیام میں رہ کر صبح کرتے رہے۔ نقی و اشبات کے مراحل سے گذر کر نورِ وحدت سے سرایا منور ہو چکے تھے اور یہی وجہ ہے کہ آپ عینِ نوجوانی میں ہی ایک عارف کامل بن چکے تھے اور آپ میں رہنمائی کے وہ اوصاف آچکے تھے جو ایک رہبرِ شیع طریقت میں ہوا کرتے ہیں۔ لیکن حضولِ تربیت کے سلسلے میں آپ حل منْ مَرْقِيْد کی راہ پر گامزن رہے جس کا ذکر ہم اگلے ابواب میں کرنے جا رہے ہیں۔

حضرت مرادؒ اپنے چوپا کی مغارقت کی وجہ سے جب یکہ و تہارہ گئے تو آپ انتہائی دل ملوں رہنے لگے۔ اپنی چاروں اور نظریں دوڑاتیں تو بجز اللہ کو کوفی بار و غم خوار نظر نہ آتا تو کانہ رامہ سے ایک منزلِ نام و نشان کی طرف

رخت سفر باندھا۔ آباد و ویران چلتے رہے اور بغیر کچھ کھاتے پتے بغیر کسی لباس  
 خاص کے ذکر ہو اللہ میں غرق دشت و حیل طے کرتے گئے۔ آپ کی یہ سرگردانی  
 تمام جنوبی کشمیر علاقہ پر گام سے لیکر ضلع اسلام آباد کے تقریباً تمامی دیہات میں رسی۔  
 آخر کار پوشہ مقام نامی ایک سرستہ و شاداب اور قدرتی نظاروں والے گاؤں میں  
 پہنچ گئے تو آپ کا دل سیہاں پہنچ کر کچھ اطمینان سا پانے لگا اور آپ ہمیں ڈیڑھا کر  
 یادِ الہی میں مشغول ہو گئے۔ اسی دوران ایک شب آپ آفتابِ عالم تاب حضرت  
 سرورِ کونین کی نیارت سے فیضیاب ہوتے۔ حضور پیر انوار نے آپ کو فرمایا کہ  
 مرشدِ کامل کو تلاش کر کے اُس کا دامن تھام لو۔ جب بیدار ہوتے تو آپ کا چہرہ  
 پھول کی طرح کھلا اور شنبم سے دھلنا ہوا تھا۔ اس شادابِ دل پذیر جگہ کو چھوڑ  
 کر عنزِ سفر کیا۔ تمام کشمیر میں قریب پھرے۔ لیکن جب حسبِ ارشادِ کوئی مرد کامل  
 نہ ملا تو دل ٹوٹ ساگیا اور پر کٹے طائرِ خلائی کی طرح اگرچہ لاچار ہو گئے۔ لیکن  
 سفر جاری رکھا۔ صرف دو ہی کام تھے۔ ایک ذکرِ الہی اور دوسری تلاشِ رہبر کی فکرِ اور غم۔  
 جیسا کہ اکثر ہوا کرتا ہے کہ غم و پریشانی کے عالم میں انسان کو اپنے ہمدرد  
 اور غمگسار یاد آ جاتے ہیں۔ چنانچہ جناب سید کو بھی اپنے والدین، چچا اور برادر  
 یاد آ گئے۔ شہر سینکر کا رخ کیا تاکہ اپنے دادا حضرت سید علاء الدین بخاری کے  
 آستانہ عالیہ پر حاضر ہو جائیں۔ سیہاں پہنچ کر آپ خوب رو تے۔ دل سے غم اور  
 فکر و تردد کا غبار چھٹنے لگا تو آپ اپنے بھائی حضرت سید احمد کبیر بخاری کی پاس  
 خانقاہ میں چلے گئے۔ جہاں آپ دنیا و ما فیہا سے بے خبر عرفانِ ذات و ذکرِ الہی  
 میں محو ہوئے۔ مورخین بیان کرتے ہیں کہ جب حضرت سید پاک کی نظر اپنے  
 بھائی جناب شاہ کبیر صاحب پر پڑی تو ایک عرصہ دراز کے بعد ملنے اور تسام

خوشی و اقارب سے جدایتی کا غم آپ کی آنکھوں سے آب بھون کر رواں ہوا کیونکہ دو بھائیوں کے علاوہ اس دیارِغیر میں کوئی بھی ایسا شخص موجود نہ تھا جو آپ کا رشتہ دار نہ سمجھ سکتے۔ ایک دوسرے کو سلی دیتے رہے اور مختار ایزدی کے سامنے راضی برضا ہو گئے، حمد و شناور ربِ کریم بجا لاتے۔ اس سے فراغت پانے کے بعد باہمی فیصلہ کیا کہ کل طلوعِ فجر کے بعد ارضِ ربِ کائنات کی سیاحت کے لئے روانہ ہو جائیں۔

حضرت سیدِ برحقؒ اپنے برادر کے ساتھ اپنا بچپن اور اوتل شباب وادی کشمیر میں گزارنے کے بعد جب یہاں سے بخارا کوچ کرنے لگے تو آپ کی عمر اس وقت تیس سال تھی اور سن تھا ۲۵۴ھ۔ سرینگر سے یہ دونوں بھائی جب نماز اور ذکرِ فجر سے فارغ ہوتے تو سب سے پہلے اسکندر پورہ اپنے والد حضرت سید فخر الدین بخاریؒ کی درگاہِ عالیہ پہنچے۔ یہاں پر درود وسلام اور دعا کے بعد آپ نے اپنے چاچا حضرت سید ضیاء الدین بخاریؒ کے آستانہ واقع درموض کاندہامہ میں حاضری دی اور یہیں سے آپ نے پونچھ کے راستے سے پنجاب کا سفر اختیار کیا۔ آپ بھوک پیاسے ام اعظم کا درود کرتے ہوئے صبح و شام چلتے رہے۔ یہاں تک کہ آپ پنجاب کی سرحد پر واقع ایک شہر میں داخل ہوتے۔ ایک مکان کرایہ پر لیا اور طویل سفر کی تکان کے بعد استانے لگے۔

مشہور ہے کہ یہاں کے راجواد والے سلطان، جو کہ ایک بہت بڑا دولت مند آدمی تھا، کی بیٹی ان دونوں بہت بھیار تھی۔ دعا، دوا، دار و سب بیکار ہو چکے تھے۔ سلطان، اُس کے مصاحب و رشتہ دار سب پریشانی میں بیٹلا تھے کہ اچانک ایک آدمی نے دربار میں آکر اطلاع دی کہ شہر میں دو عالمی مرتبہ اللہ ولے بنرگ چند دن سے

سکونت پذیر ہیں۔ مجھے لقین ہے کہ ان کی نظرِ کرم سے ہماری شہزادی ٹھیک ہو جائی گی۔ سلطان یہ سنتے ہی ایک دم اُٹھ کر سادات کی خدمت میں حاضر ہوا اور انہیں اپنے گھر لے آیا۔ ایک دعوتِ عام دی۔ رات گئے جب سب لوگ ان حضرات سے مل کر واپس اپنے گھروں کو چلے گئے تو سلطان دستِ لبستہ و اشکار ہو کر عرض پر داڑ ہوا۔ میری بیٹی کسی مرضِ لا علاج کی وجہ سے لبستہ مرگ پر ہے۔ دوا و دعا سب کر چکا لیکن سب کچھ بے کار چلا گیا۔ میں امیدوار ہوں کہ آپ اس پر نظرِ کرم فرمائیں گے اور اس کے واسطے دعا فرمائیں گے وہ رو بصحت ہو جاتے۔ حضرت سید نے اُسے دلasse دیا۔

۶ بات ہے اللہ کی بندہ مومن کی بات

جانبِ سیدِ والا شان یہ باتیں فرمائی رہے تھے کہ لڑکی کا مرضِ لا علاج  
جا تارہ۔

فرمانِ ایزدی ہے کہ ”جب میرا بندہ فرانقش ادا کرنے کے بعد میرا قرب حاصل کرتا ہے اور میری دوستی کا طالب ہوتا ہے تو میں اُسے اسی وقت اپنا دوست بنالیتا ہوں۔ پھر اس کے کان، آنکھیں، ہاتھ اور زبان بن جاتا ہوں۔ اس کے دل میں داخل ہوتا ہوں۔ وہ میرے ہی حکم سے سُنتا ہے، میری ہی مدد سے دیکھتا ہے، میری ہی زبان سے بولتا ہے۔ سب کچھ مجھ سے ہی سُنتا ہے۔ اور مجھ سے ہی طاقت حاصل کرتا ہے۔“

چنانچہ جب صبح ہوئی تو لڑکی بالکل صحت مند تھی۔ وہ ماند صبح بھار اسی ہشاشِ بتشاش نظر آئی کہ جیسے کبھی بیمار ہی نہ رہی ہو۔ سلطان یہ کرامتِ سید دیکھ کر آپ کے سامنے سراپا سپاس کھڑا ہو کر عرض کرنے لگا۔

”حضور میں نے عہد کیا تھا کہ جو شخص میری بیٹی کو ٹھیک کر لے گا

اسے اسی کے عقد میں دوں۔ آپ اسے قبول فرما کر مجھ پر عنایت فرمائیں۔"

جناب سید نے اس لڑکی کو اپنے بھائی حضرت شاہ کبیر صاحب کے لئے قبول کیا اور اس کا نکاح جناب شاہ صاحب کے ساتھ پڑھا۔ اس عقد کے بعد آپ لوگ بیہاں بہت عرصہ تک بیہاں قیام پذیر رہے اور جب بخارا کے لئے سامان سفر باندھا تو سلطان نے اپنی بیٹی کے ہمراہ بہت سارا مال و متاع اور غلام کنیزیں بھی روانہ کیں۔

حضرت سید بیہاں سے سید ہشام پتر شریف (ملتان) اپنے جدیں برگوار قطب الاقطاب سلطان الاصفیاء حضرت مخدوم جہانیاں جہانگشت کے آستانہ عالیہ پر حاضری دینے کئے۔ بیہاں آپ چند ہفتے اپنے ہل خاندان کے ساتھ گزار کر آگے سفر پر روانہ ہوئے۔ اور شہر بلخ جو کہ بخارا کے نزدیک مشرق وسطی میں ہی واقع ہے، کی سرحد پر پہنچنے تو نہ معلوم کیسے بیہاں کے حاکم کو ان کی آمد کا پتہ چلا۔ وہ اپنے مصحابین اور معززین شہر کے ہمراہ آپ کے استقبال کے لئے حاضر ہوا اور انہیں اپنے ساتھ شہر کے نواحی میں ایک قصیبہ میں لے آیا۔ بیہاں باشاہ کی ملکیتی زمینوں کا ایک وسیع و عریض سلسلہ تھا جس میں کئی عالیشان مکانات موجود تھے۔ ایک وسیع و عریض خوبی آپ کی تحولی میں دیدی گئی۔ اس نے آپ کے خورد و لوش اور خدمتگاروں کا شاہراہ ناظم نظام کیا۔

روایت ہے کہ چند ایام گزرنے کے بعد ایک روز امیر شہر جناب سید کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کرنے لگا کہ یہ خاکسارا پنی دلبند بیٹی کو آپ کی خدمتِ اقدس میں پیش کرنا چاہتا ہے۔ کہتے ہیں کہ یہ لڑکی انتہائی خوبصورت و پاک طینت تھی۔ اس کا نام "برات" تھا۔ سلطان نے عرض کیا کہ اگر وہ آپ کی شرکت کیے جیاتے تو۔

بننے کے قابل نہ ہو، پھر بھی آپ اسے کنیز کے طور قبول فرمائیں۔ حضرت نے پہلے الکار کیا کہ زکار ح کرنے کا کوئی ارادہ نہیں ہے لیکن امیر کی باتیں انتہائی مودبana و مخلصانہ تھیں۔ اسلئے آپ اس کی بیٹی سے زکار ح کرنے کے لئے راضی ہو گئے۔

آپ بخ و بخار اور غور میں دش سال تک مقیم رہے اس دوران آپ کے ہاں دو فرزند حضرت میر سعید بخاری اور حضرت نور سعید بخاری پیدا ہوتے۔ حضرت سید پاک نے اپنے برادر حضرت شاہ کبیر صاحب کے ساتھ مشہد شریف زیارت روضہ حضرت امام موسیٰ رضا کا ارادہ کیا تو شوار گزار راستوں اور کھنڈن سفر کی وجہ سے طے پایا کہ اہل حرم کو قصبه غور میں ہی رہنے دیا جائے۔ آپ نے اپنے ہمراہ بارہ خدمتگار بھی رکھے اور اس طرح چوبیس نقوس پر مشتمل یہ قافلہ روضہ امام کی طرف روانہ ہوا۔ روضہ مبارک پر ہنچ تو دلوں اسیدزادے روضہ کے اندر جا کر خشونع خضوع کے ساتھ کافی دیر تک سر بسجود رہے چنانچہ حضرت سید کوہیں پر سلسلہ شماری والے پیر طریقت کی نشاندہی کی گئی۔

روایت ہے کہ روضہ عالیٰ کے سب مجاور و خدام کوچہ بد مغز سے تھے اور نہ جانے کیوں ان کے دلوں میں سادات کے تین بغض و کینہ پیدا ہوا جب آپ روضہ مبارک سے باہر آئے تو ان مجاوروں نے آپ کے خلاف دشام طرازی شروع کی۔ لیکن آپ اپنے جگہ پر اوار کی سنت پر قائم رہتے ہوئے غصہ پی کئے اور ان کی بد اخلاقی کے بدی اللہ سے ان کے حق میں ہدایت کی دعائیں کیں اور شام ہوتے ہی یہاں سے آپ نے بعد اور شریف کا رخ کیا۔ رات دریا کنارے مٹھرے۔ کچھ وقت گزار کر حضرت شاہ کبیر اٹھ بیٹھے۔ حضرت شاہ مرادؒ کو جو گایا اور گویا ہے

اے جانِ کبیر خود سے سُن کہ میں اپنے جدّ امجد سید الانبیاءؐ  
 کی زیارت سے فریضیاب ہوا آپ نے فرمایا کہ جلد ہمارے پاس  
 آجائو کہ ہم تمہارے منتظر ہیں۔ میں سمجھتا ہوں کہ میری عمر کی یہ  
 آخری ساعتیں ہیں۔ اس لئے آپ سے کچھ وصیت کرنا چاہتا  
 ہوں — میرے چار فرزند ہیں کہ جن کے سر سے ماہی پدری  
 دوڑ ہو رہا ہے۔ انہیں پدرانہ شفقت سے نوازنا تاکہ وہ اپنے  
 کو بے یار و ملعون سمجھیں۔ انہیں اچھی تربیت سے سرفراز کرنا  
 کہ یہ میری دلی تمنا ہے۔ اس کے علاوہ ہمارے پردہ داروں  
 کو جو کہ ہمارے محروم راز ہیں۔ ان کی پردہ داری قائم رکھنا تاکہ  
 کوئی غیر محروم راز نہ ہو جائے۔

یہ یادیں سُن کر حضرت سید کامل غنماں ہوا اور اپنے برادر کو حضرت بھری نگاہوں  
 سے دیکھنے لگے۔ آپ کی آنکھیں زمزہم بار ہوتیں اور سینے سے ایک ہوک سی اٹھنے  
 لگی۔ ساداتِ کرام اسی حال میں تھے کہ آپ کے کانوں میں سور و غل کی آوازیں  
 آنے لگیں۔ آپ نے دیکھا کہ مفسدین مشہد طبی تعداد میں شمشیر و سان نے کر  
 آپ کی طرف دوڑے آرہے ہیں۔ حضرت سید شاہ کبیر نے فرمایا کہ بالکل یہی ہونا  
 تھا کیونکہ ہم حسینی اور یہ مقام کر بلہ ہے۔

آپ یقیناً و اعتماد کے ساتھ اٹھے اور شمشیر کی بفت ہوتے مجھوں مشہدوں  
 نے جن کی تعداد ایک ہزار سے زیادہ بتائی جاتی ہے، اُن پر حملہ کر دیا۔ سادات کی  
 جمیعت صرف چودہ نقوش پر مشتمل تھی۔ وہ بنک و بدل کے حق میں نہیں تھے  
 لیکن جب اُن پر جنگِ مسلط کروی گئی تو وہ اپنا دفاع کرنے پر مجبور ہوتے

اس معرکے میں فسادیوں کے دوسرا فراود کام آئے۔ جبکہ قافلہ سادات میں سے  
دش خدام کے علاوہ حضرت شاہ کبیر صاحب شہید ہوتے۔ جب مفسدین شہید  
کی جماعت واپس چلی گئی تو آپ نے شہید کو خون آلود کپڑوں میں دفن کیا ہے

باد بروجِ آن شہیدِ سعید

رحمتِ حق بہر زمان بہ مزید

جانبِ سید اپنے ماں جائی کی شہادت اور اپنی تنهائی سے انحدار غمین  
ہوتے۔ آپ کی حالت ایسی تھی کہ

نالہ زن چوں ہزار دستانے

سو زد از سوز خوشین جانے

آپ را خدامیں ان تمام مصائب و آلام کو اللہ کی مرضی سمجھ کر صبر و شکر کے ساتھ  
راضی برضا ہوتے اور حمد و شناکرتے ہوتے اپنے دونخادموں کے ہمراہ بغدا شرفی  
کی طرف روانہ ہوتے تاکہ شیخ شیوخ رہبر جتن و انس حضرت غوث صمدانیؒ کی  
کی درگاہ عالی پر حاضری دے سکیں۔ جب آپ بغداد پہنچنے تو وہاں کے باڈشاہ  
وقت نے حضرت سید کوشاہی مہماں بنایا۔ وہ بذاتِ خود شاہی مہماں خانے میں  
اگر حضرت سیدؒ سے ملاقی ہوا۔ حال و احوال دریافت کرنے پر حب اُسے معلوم  
ہوا کہ مشہد والوں نے آپؒ کی کیسی مہماں نوازی کی ہے تو اسے افسوس کے  
ساتھ ساتھ بے پناہ غصہ بھی آیا اور حضرت سے کہا کہ وہ کل دم صبح ایک فوج  
جرار بھیج کر مشہد پر یلغار کر دے گا۔ لیکن حضرت سیدؒ نے یہ کہہ کر کہ انہوں نے  
اپنا معاملہ اللہ پر چھوڑ دیا ہے، منع فرمایا۔ اس سے باڈشاہ اور بھی متاثر ہوا۔  
اس نے آپؒ کی نعمت میں یک ہزار یتیں کاہر یتیں کہیں کرنے کے لئے سفر میں

کام آسکے -

جناب سید نے درگاہِ غوث الاعظم پر حاضری دی تو آپ کو حضرت پیر و میر نے عالم رویا میں مکہ شریف جا کر حج کرنے کی تلقین فرمائی اور یہ بھی فرمایا کہ جب آپ طوافِ کعبہ سے فارغ ہو کر باہر آئیں گے تو آپ کو ایک نورانی شخص ملے گا۔ نام اس کا شیخ ابوالسحق ہے۔ وہ آپ کی رہبری کرے گا۔ آپ کو اُن کا حلیہ بھی بتایا گیا۔

حضرت سید ایک قافلہ کے ساتھ حجاز کی طرف روانہ ہوتے۔ مکہ معظمه کے قریب پہنچتے تو اہرام میں شہر میں داخل ہوتے۔ باچشاہ نہم نماز عاجزانہ ادا کی۔ طوافِ کعبہ کرتے ہوتے کہتے رہے میں آگیا ہوں، میرے ربِ کریم! میں آگیا ہوں اور حرمِ کعبہ سے نکل کر جو نبھی بازار میں آتے۔ دور سے ایک جنم غفاری نظر آیا۔ نزدیک پہنچتے تو پتہ چلا کہ شیخِ روم اور سلسلہ شطواریہ کے سرگرد حضرت ابوالسحق شطواری ہیں۔ حضرت نے آگے بڑھ کر سلام کیا تو جواب میں حضرت شیخ نے تسمیہ فرمائی کہا۔

”آپ سید محمد راد بخاری ہیں نا؟ اور آپ کے والد محترم کا اسم مبارک حضرت سید فخر الدین بخاری ہے۔“

حضرت سید کے استفسار پر شیخ محترم نے فرمایا:

”آج کی شب میں جلوہ رسول خدا سے سرفراز ہوا۔ آپ نے مجھے آپ کی اور آپ کے محترم حسب و نسب کی واقفیت فرمائی۔ آپ کے برادر حضرت شاہ بکرؒ کی شہادت اور آپ کے دور و دراز سفر کے متعلق تمام بالوں سے واقف فرمایا۔ میں جان و تن سے آپ کی رہنمائی کروں گا۔ جیسا کہ مجھے حکم سرکار ہوا ہے۔“

جانب سید جب پیر روشن صمیمی کے گھر پہنچے تو آپ کے سپرداؤں  
کی نگہداشت کی گئی۔ چنانچہ آپ حضرت شیخ کے اوقط پالنے لگے۔ اس طرح  
آپ کو حسب مشاہد شیخ تہذیبی اور مکسوتی میسر ہوئی اور آپ مسلسل ریاضت  
شاقد سے منازل معرفت و سلوک طے کرتے گئے۔

دوران تربیت ہی ایک روز حضرت سید جناب شیخ شطاری اور  
دوسرے کئی اصنفیاءِ کرام کی ایک جماعت کے ساتھ مدینہ طیبیہ کئے جب، آپ  
کَبَنْدِ خِضْرَى وَالْأَسْ قَصْرِ نُورِ پَرْ سَهْنَى کہ جہاں عرشِ علیٰ جھک جھک کر  
فرشِ راہ ہو جاتا ہے تو آپ پر رقت طاری ہوئی اور آنسوؤل کا ایک سیلاہ  
امد آیا۔ شہنشاہِ دو جہاں کے سامنے گڑگڑاتے ہوئے عرض پر دانہ ہوتے ہے  
دیدہ بکشا بحالِ ما بنگر  
زامی وابہمالِ ما بنگر

دریائے رحمت موجزن ہوا تو آپ جلوہ الوار سے مستقید ہوتے۔ جو کچھ مانگا تھا  
اُس سے سوالیں گیا۔ آپ شاداں و خندان والپس پیر روم حضرت شطاری کے  
کے ساتھ ہی ان کے گھر آگئے جہاں آپ کو پھر سے سارے بانی کا کام سپرد کیا گیا۔ لیکن  
جلد ہی آپ کو دیگر خلفاء کے ساتھ خانقاہ میں رکھا گیا۔ رہبرِ کامل نے انہیں وضو  
کے لئے پانی لانے پر مامور کیا۔

ایک دن ایسا ہوا کہ آپ کو زہر کے پانی لانے کے لئے دور چلے گئے۔  
ایک کنوں والیجا جو بالکل صحیح حالت میں ہونے کے باوجود پانی سے خالی تھا۔  
آپ کافی متفرک ہوتے تھے کیونکہ ایک طرف پانی وستیاب نہیں ہو رہتا تو دوسرا  
جانب کا رکاوٹ فریب سرخرا۔ امی اشارہ میں آپ کو سربراہ کے بیاس میں ملبوس

ایک نورانی شخص نظر آیا۔ جس نے آتے ہی جناب سید کو سلام کیا اور بعد از سلام کہا کہ آپ کا نام مبارک سید محمد مراد ہے نا؟ آپ دل رنجیہ کیوں ہیں؟ آپ جتنا پانی چاہیں میہاں سے لے جاسکتے ہیں۔ ایک عصاہ آپ کے ہاتھ میں نہ تھا تے ہوتے فرمایا کہ یہ امانت بھی لیتے چلیں کہ جب آپ پانی کے ضرورت مند ہوں تو اس کا پھل زمین میں گاڑھنے سے پانی نکل آتے گا۔

حضرت سید نے جو نہیں اپنا کوزہ پانی سے بھرا تو آپ نے دیکھا کہ نورانی شخص نظروں سے غائب ہو چکا تھا۔

حضرت مراد عصاہ مبارک ہاتھ میں لئے چلنے اور جہاں جہاں اس کا پھل زمین میں اُترتا وہاں سے پانی کے فوارے نکل پڑتے۔

سید پاک جب پانی لے کر پیر و مرشد کے پاس پہنچے تو آپ نے پانی ڈھونڈنے کے سلسلے میں پیش آیا ہوا واقعہ اور شخص نورانی سے ملاقات کا ذکر بھی بیان فرمایا۔ حضرت شیخ نے بتایا کہ وہ حضرت خواجہ حضر علیہ السلام تھے۔ آپ سے کئی بارہ ملیں گے اور آپ کی حاجت روائی فرمائیں گے۔

حضرت سید اسی طرح جناب شیخ کاملؒ کی خدمت میں ایک سال تک مستود و کمر بستہ رہے جس سے ان کے دل میں آپؒ نے محبت و عزت کے ساتھ جگہ بنائی۔ حضرت شیخ نے آپ کو تمام رموزِ معرفت سے آگاہی فرمائی۔

ایام حج تھے تو آپ حضرت شیخؒ سے اجازت لیکر مکہ موظفہ میں ارکان حج کی انعام وہی کے بعد قبلہ اہل سلوک مدینہ منورہ پہنچ اور شہنشاہی شہرؒ کے دربار میں باریابی کے بعد جو نکلے تو ایک بہت بڑا جم عقیر آپؒ کے ساتھ چل پڑا۔ آپ میہاں سے کیمبلادر و میں حضرت ابوالسحاقؑ کی خانقاہ میں حاضر ہونے کے لئے

خازم سفر ہوتے۔ کچھ دو حل کر آپ جب ایک میران میں پہنچے تو آپ نے ایک  
 عمر سیدہ شخص کو گندم بھیتے ہوتے دیکھا۔ آگے بڑھ کر جب قافلہ والوں میں سے  
 کسی نے اس سے حال و احوال پوچھا تو جواباً اس کی باتیں قافلے والوں کی سمجھے  
 میں نہ آتیں۔ پتہ چلا کہ بورڈھے کسان کی زبان ترکی ہے۔ وہ کہہ رہا تھا کہ اگر تم میں  
 سے کوئی ترکی زبان سمجھتا ہے تو میں اس کے ساتھیات کرنا چاہتا ہوں۔ اہل قافلہ  
 میں ایک شخص ترکی زبان سے واقف تھا اور جب وہ اس کے پاس پہنچا تو  
 عمر سیدہ شخص گویا ہوا۔ میری عمر ایک سو تیس سال ہے۔ آپ کے ہیوال پہنچنے سے  
 چند ساعتیں پہلے ہیاں سے ایک شخص گزر۔ اس نے مجھے اپنے پاس بلاؤ کر کھا۔  
 ”آپ بیرون! تمہارا حال بہت اچھا ہے اور تمہارا انعام خوب ہے تمہاری  
 عمر ایک سو تیس سال ہو گی۔ میرے پاس ایک بیش ہیا چیز یعنی یہ لعاب آنسو روڑ  
 ہے۔ اسے تمہارے پاس امامت چھوڑ جاتا ہوں۔ مجھے امید ہے کہ تم دل و جان سے  
 اس کی حفاظت کرو گے۔ مگر معظم سے آیا ہوا ایک قافلہ ہیاں سے گذرنے والا  
 ہے جس کی منزل روم ہے۔ اس قافلے میں ایک جوال سال بزرگ بھی ہے اسکی  
 عمر چواليس سال ہے وہ فرزند رسولؐ اور دلبر حضرت علی مرتفعہ ہے۔ اللہ  
 تعالیٰ نے اس کی مرا دل پوری کی ہے اور اس کا نام محمد مراد ہے۔ نیز اس کے  
 پاس ایک عصاہ بھی ہے جو انہیں حضرت خواجہ خضرنے عطا کیا ہے اگر تمہارے  
 قافلے میں وہ مرا دل شامل ہے تو میں وہ امامت اس کے حوالے کر دوں گا کہ  
 امامت میں خیانت لازم نہیں ہے۔“

اس شخص نے واپس اگر جو یہ سب باتیں اہل قافلہ کو سنائیں تو سبھی  
 حضرت پیر کاظم لینے لگا کہ میر وہ میر افول ہے جس کے متعلق باتیں کہی

گئی ہیں۔ بوڑھے شخص نے آپ کا بھرپور جائزہ لیا اور اطمینان کر لینے کے بعد وہ برلنگ شیر لعاب مبارک آپ کے حوالے کیا جسے آپ نے نوش فرمایا اور قند و نبات سے زیادہ شیرین پایا۔ حلق سے آمارنے کی دیر تھی کہ آپ کی نگائیں شش بھیت کے اُس پار کاظمیہ کرنے لگیں اور آپ پر رازِ حقیقت کھل گئے۔ دوسری جانب اسی اشناز میں بوڑھے بزرگ کا طائرِ روح قفسِ عنصری سے پرواز کر گیا جس پر اہلِ قافلہ از حد رنجیدہ خاطر ہوتے۔ انہوں نے بوڑھے شخص کی تجھیہ و تکفین کی اور اپنی منزل کی طرف روانہ ہوئے۔

جب سید پاک دوبارہ شیخ رومی کی خدمت میں حاضر ہوئے تو انہوں نے آپ پر از حمد ہربانی فرمائی۔ لعاب پاک پیش کرنے والے عمر سیدہ شخص کے راز سے بھی واقف فرمایا۔ اس کے بعد آپ کو اپنے تمام خلفاء میں بلند درجہ عطا فرمایا۔ جناب سید برابر ذکر و فکر میں محور ہے اور خدمت پر بھی انعام دیتے رہے۔ اسی دوران آپ نے عراق و شام کی سیاحت فرمائی۔ جہاں شام کے بادشاہ نے آپ کے دست پر ایت پر بیعت کی اور آپ کا ہر یہ مطیع ہو گیا۔ دو سال کی کڑی محنت کے بعد جب آپ نے پیر روم سے اجازت چاہی تاکہ دورہ سی میں پڑے مسافر اہل خانہ کی خبر گیری کر سکیں تو آپ کو پہ اخلاص تمام رخصت کرتے وقت خرقہ خلافت پہنچا کر سلسلہ شطاری میں شیخ طریقیت کے عہدے پر فراز فرمایا اور ایک علمِ شریف بھی آپ کو عطا کی گئی۔

لہ یہ علم مبارک آج بھی مراد آیاد کریں میں موجود ہے اور جناب مولانا مفتی سید ضیا الحق صاحب بخاری حال (مفتي آزاد کشمیر) کے دولت خانہ میں موجود ہے جس کی نمائی عوّجیدہ کی پر عویض کر کر مفتی (باقیہ شیخی اگلے صفحہ پر)

یہاں سے رخصت ہو کر آپ پھر مدینہ پاک روضہ اطہر کی زیارت کیتے  
 روانہ ہوتے۔ روضہ خیرالبشر<sup>۳</sup> پر درود وسلام کے بعد عجز وزاری کرتے رہے۔ یہاں  
 چندایام قیام کرنے کے بعد تمیرے حج کے لئے بطيحا کا سفر کیا اور احکام حج بجا  
 لانے کے بعد مکمل معظمه سے واپسی کا سفر شروع کیا۔ آپ آبی راستے سے سفر کی غرض  
 سے کشتی میں سوار ہوتے۔ رات بھر قیام کرنے کے بعد مسجد ناٹ ماعینہ ناٹ  
 حق عبادتیاں ورزیاں صبح سے شام کرتے رہے۔ آخر ایک دن جب کشتی  
 ایک شہر کے کنارے رکی تو معلوم کرنے پر پتہ چلا کہ اس شہر کو برش آباد کہتے ہیں۔  
 شہر میں چہل قدمی کرنے کی غرض سے جو نکلے تو ہاں کسی سے پتہ چلا کہ یہ شہر  
 ایک ولی خدا کا ملکن بھی ہے جو کہ سلسلہ کبر و بیہ کے سرحدوں میں اور قدراً و قطب  
 زمیں ہیں۔ آپ کے ول میں ان بزرگ کی زیارت کی خواہش پیدا ہوتی۔ جب  
 ان بزرگ کے پاس پہنچے جن کا نام حضرت شیخ میر عبد اللہ برش آبادی تھا اور جو  
 بحر عرفان کے بہت بڑے شناور تھے تو انہوں نے حضرت سید کا پر تپاک خیر قدم  
 کیا اور عزت و احترام کے ساتھ اپنے پاس بھٹایا۔ حضرت سید یہاں تقریباً  
 سال بھر بسلسلہ کبر و بیہ کی زیر تربیت رہے (حالانکہ آپ پہلے ہی سے اس سلسلے  
 سے منسلک تھے اور اپنے چچا حضرت ضیاء الدین نزیر کے سے تربیت حاصل  
 کر چکے تھے)۔ حضرت شیخ میر عبد اللہ نے جب آپ کو عاملِ کامل پایا تو کبر و بیہ

(القبیة خاشیہ پچھلے صفحے سے) میں کی جاتی ہے اور خصوصاً ایام باران بلا خیز، نشک سالی  
 اور علاقہ میں وبا کی امراض کے پھیلنے کی صورت میں ہوا کرتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی  
 مہربانی سے قحط و امراض اور ابر بلا خیز و خشک سالی میں اس کی رونما بخشش  
 کا سامان بنتی ہی آرہی ہے۔

سلسلہ کا خرقہ خلافت عطا فرمائے شیخ طریقت کا تاج پہنایا۔ ایک روز جب جناب شیخ نے پچھمی غیب بُلگ و بخارا اور غور میں قحط سالی دیکھی تو آپ نے اُس کا ذکر مجلس میں بیٹھے خلفاء کے ساتھ فرمایا۔ دراصل آپ کو یہ خبر حضرت سید جو سنانی مطلوب تھی کہ آپ کا اہل و عیال شہر غور میں مقیم تھا۔

جناب سید حضرت شیخ کی زبانی غور کے یہ حالات سن کر متفکر ہوتے۔  
رہبرِ کامل سے اجازت چاہی تو انہوں نے بخوبی آپ کو رخصت کیا۔

حضرت مراد جب غور پہنچ تو پیر و مرشد کی زبانی سنتے ہوئے حالات کے مطابق پورے مشرق و سطحی کے خطے میں انتہائی قحط سالی دیکھی۔ گھر پہنچ کر اپنے اہل خاندان کو اپنے بھائی کے شہید ہونے کی خبر جو سنانی تو وہاں صفتِ امام بچھ گئی۔

غور میں کچھ ہینے قیام کرنے کے بعد آپ نے واپسی کے لئے عزم سفر کیا۔ حضرت شاہ کبیر صاحب کی بیوہ کو حسب و صیت عقد میں لایا اور راہ سفر اختیار کیا۔ راستے میں شہر غزنیں پڑتا تھا۔ یہاں کچھ روز ٹھہرنے کے دوران پتہ چلا کہ اس جگہ ایک بزرگ قیام فرمائیں جن کا اسم مبارک علی الٰہ ہے۔ آپ ایک مرد قلندر اور رہبر راہ طریقت تھے۔ جناب سید آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ حضرت شیخ علی نے آپ کی خاطروں مدارات فرمائی اور رازِ معرفت سے روشناس کیا۔ یہ جگہ خوشگوار موسم کی وجہ سے سبزہ و گلُّ والے قدرتی مناظر سے مالا مال تھی اور ساتھ ہی ایک عارف باللہ کی صحبت بھی چونکہ میسر تھی۔ اس لئے آپ نے دل میں ٹھان لی کہ اب مستقلًا اسی جگہ قیام فرمائیں گے۔ لیکن اسی دوران ایک شاپ آپ کو حضرت سرور کوئینگ نے خواہ میں مشقِ اوار

فرمایا اور پہلیت فرمائی کہ خرجنین تمہارے رہنے کی جگہ نہیں۔ صحیح سویرے میہاں سے کوچ کریں اور کشمیر کی طرف روانہ ہو جائیں کہ وہی ملک آپ کے رہنے کے لئے مقرر ہے۔ آپ نے جناب سید کو وہ جگہ بھی دکھانی کہ جو آپ نے ان کے واسطے پسند فرمائی تھی۔

حضرت سیدؒ نے اُسی وقت اٹھ کر سامانِ سفر بازدھا اور تمام اہل و عیال اور خلفاء و خدام کو روانہ ہونے کا حکم دیا۔ جب آپ درہ خیبر پہنچ تومیہاں ایک قریب میں ٹھہرے۔ میہاں منکشی ذات کی قوم کے لوگ آباد تھے۔ انہوں نے جناب سیدؒ کو دیکھ کر اُسے بھگت کی۔ حضرت نے میہاں چند ہفتے قیام فرمایا اور اپنے بڑے فرزند حضرت سید نور سعید بخاریؒ کا نکاح فرمایا اور چند ہفتے کے قیام کے بعد کشمیر کی طرف روانہ ہو گئے۔ ملکان سے اُچھے بلوشا اُکرا آستانہ جدراپاک (روضہ مبارک سید محمد و مجهانیاں جہانگشتؒ) میں چند ایام قیام فرمانے کے بعد بدب دیا یہ اٹک کے کنارے پہنچ تومیہاں جس ناؤ کے ذریعہ لوگ دریا عبور کرتے تھے اسے ناقابلِ استعمال پایا تو آپ بڑے متفکر ہوتے۔ اتنے میں ایک بزرگ نے حضرت سیدؒ کے قافلے کو گشتی میں بٹھا کر دریا عبور کرایا۔ حضرت شیخ مراد سے پہلی ملاقات میں عطا کیا ہوا آہنی عصا والپس لیا اور رخصت ہو گئے۔ اس طرح دنور پھلی سے ہوتے ہوئے حضرت سیدؒ کا یہ قافلہ مظفر آباد پہنچا۔ میہاں سے آپ نے علاقہ پونچھ کا رُخ کیا۔ لیکن آپ نے پہاڑی راستہ اختیار فرمایا تاکہ اور طریقے راستے وار کشمیر ہوں۔

اور طریقے کے پچھلے علاقہ میں ایک پہاڑی مقام پر ایک چراغاہ میں نیجے

اے یہ حضرت خواجہ خضرؓ سے حضرت سیدؒ کی دوسری ملاقات ہے۔ ۳۶ (لگانے صفحہ ۴)

نصب کر داکر ٹھہرے۔ چونکہ اللہ والوں نے ہمیشہ ایسے مقامات کو لپسہ فرمایا ہے۔ جہاں بستیوں کا دور دور تک نام و شان نہ ہو۔ حسن قدرت کی فراوانیاں ہوں تاکہ کچھ دنختوں والے ان سُنسان بیان بالوں میں بغیر کسی مداخلت کے ذکر اللہ میں محو و مستغرق رہیں۔

جناب حاجی مراد بیہاں کوئی مہینہ بھر قیام فرمائہنے کے بعد اور ہی سے پرن پیلان کے مقام پر دریا یتے جہلہم کو عبور کر کے براستہ علاقہ وجہنہ (مغل روڑ) اپنی اٹھارہ سالہ سیاحت کے بعد ۱۸۷۴ھ میں دوبارہ وارکشمیر ہوئے۔ قصبه یا ہمولہ میں پڑاؤ ڈالا اور بیہاں ہفتہ بھر قیام پذیر رہے۔

بارہمولہ سے آپ نے کاندھا مہر اور سکندر پور کا ارادہ باندھا تاکہ اپنے چچا اور والد محترم کے مزارات پر حاضری دیں۔ لہذا شاہراہ عام کے بجائے قدرے پھاری وحنت راستے سے دوبارہ سفر شروع کیا۔ بیہاں تک کہ آپ ایک کھٹے جنگل میں واقع ایک مرغزار میں پہنچے جہاں پر پڑاؤ ڈالے۔

(حاشیہ صفحہ گزشتہ) جناب حاجی سید مراد بخاریؒ کی یہ قیام کاہ اسی وقت سے "حاجی پیر" کے نام سے موسوم و مشہور ہے۔ علاقہ اُڑی والی ہندوپاک کنٹروں لائن اور وہاں پر جاری ایک نالہ کو بھی آپ ہی کے نام پر حاجی پیر بارڈ اور حاجی پیر نالہ سے جانا جاتا ہے۔

ام حضرت بابا اوڈ مشکوئیؒ اپنی تصنیف "اسرار الابرار" میں اس مقام کی تعریف یوں بیان فرماتے ہیں: "وہ جگہ خوبی میں جنت جیسی اور تروتازی میں بافعِ ادم جیسی تھی۔ آگے چل کر فرماتے ہیں کہ آپ (حضرت شیخ سید عالی شراؤ) جب ایک جانب سیر کے طور پر روانہ ہوتے تو ایک سنسان جنگل میں پہنچے جو ہزاروں آباد شہروں سے بہر لھا۔"

جناب سید پاک نے چاروں طرف نظری دوڑائیں۔ قدرت کی صناعی کا بھرپور مثالہ کیا۔ اہلِ قافلہ کو اس مقامِ سبزہ و گل پر شبِ یاشی کی ہدایت فرمائی۔ ول نے کوئی دی کمیہ وہ جگہ ہے کہ جس کی جناب رسالت مابُنے نہ زشاندہ ہی فرمائی ہے۔ کچھ لوگ جو یہاں شاید گرد و لواح سے اپنے ماں مولیشی چرانے کیلئے آئے تھے، سے اس جگہ کا نام جو پوچھا تو جواب ملا کہ اس جگہ "کوکری" کہتے ہیں۔

مولف سفرنامہ "تحفہ مراد" نے اس قطعہ ارضی کا نقشہ ان الفاظ میں کھینچا ہے۔

بود جائے لطیف و خوش بہ ہوا  
زان ہوا مرغ ہا بعيش و لوا  
بیشہ صحرا تے عیش ماوائے  
ہم چو دشت ختن طب زائے  
سبزہ زارش ز آب رحمت نم  
رشک با غ سفید و با غ ادم  
و سعتِ بوستانِ با غ فراغ  
کرده شاخ درخت ہا در شاخ  
تاب بر سایہ کرده زر پوشی  
یا مُنقش بصنع نقاشی

ان اشعار میں کسی شاعرانہ مبالغہ آمیزی کا کوتی دخل نہیں کہ اس جگہ کو حضور سرورِ کوئین ٹنے دیکھا اور پسند فرمایا تھا۔

نه مراد آباد کے لوگوں میں اک بات عام ہے کہ حضرت سید حاجی محمد اقبال (نقاشی آگے) Kashmir Treasures Collection Srinagar. Digitized by eGangotri

خیام نصب کرنے کے بعد حضرت سیدہ نے اپنے چند خدام کو پانی کی تلاش میں بھیج دیا۔ لیکن جب وہ مالیوس ہو کر لوٹے تو حضرت سیدہ خود ایک جانب نکل پڑے۔ تھوڑا ہی فاصلہ طے فرمایا تھا کہ ایک نورانی بزرگ کے ارشاد کی تعییں کرتے ہوتے ایک بھارتی اکھیر پھینکی اور اس کے نیچے سے استھانی صاف و شفاف اور ایک میٹھی جوئے آب روائی ہو گئی۔ آپ استھانی خوش ہوئے، وضو کیا اور نماز پڑھی۔ وہ نورانی بزرگ کوئی اور نہیں خواجہ خضر علیہ السلام تھے۔

جب حضرت شیخ عبادت الہی سے فارغ ہو چکے تو حضرت خضر نے پاس آکر فرمایا: اے سید مراد! آپ مراد کو پہنچے۔ پھر کچھ رموزات سے آشتہ نافرما�ا۔ یہ چشمہ آب شیرین آج تک جاری ہے اور پیر پوکھری "یعنی چشمہ" حضرت پیر کے نام سے مشہور ہے۔ دور و دراز علاقوں سے عقیدت مند اس چشمے کا پانی لے جا کر مرضیوں کو پلاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے شفا یاب ہو جاتے ہیں۔ اگر کبھی خشک سالی پڑے تو اہل قریہ اس چشمے کی صفائی کے بعد اللہ تعالیٰ سے بارش کی دعائیں مانگتے ہیں۔ آج تک یہی دیکھنے میں آیا ہے کہ پرو دگارِ عالم جناب شیخ سید کے طفیل رحمت باراں سے نوازنا آیا ہے۔

(باقیہ حاشیہ گذشتہ صفحے سے) نے اس جگہ جہاں پر آپ کا آستانہ اور چاروں طرف قبرستان ہے، مدینہ پاک سے کچھ مٹی لا کر اس رقبہ زمین میں پھینکی ہے۔ اس کہاوت کا پس منفرد اصل یہ ہے کہ اس قطعہ زمین پر حضورؐ کی رحمتوں اور شفاؤتوں والی نظریں پڑی ہیں۔

لہ میہاں پر یہ بتا دینا ضروری سمجھتا ہوں کہ یہ چشمہ کبھی بھی کسی (باقیہ اگلے صفحہ پر)

قدسی کشمیر اس آب شفا کے بارے میں بیان کرتا ہے۔  
 چشمہ خوش گوار و آب ذلال سلبیاں بناز کی سسال  
 شربت شہد و قند ناب نبات خضر آن بودایں است آجیات  
 حوض آبش چو حوضہ کوثر کز شراب طہور جان پرور  
 شافہ او شفافے رخواران اہل برص و جذام و ناسوران  
 بہر گرام زاج برف آب است سستی معده را کجلاب است

(لقبِ حاشیہ لکھنؤ صفحے سے) بھی شرک و بدعت کا سرچشمہ نہیں رہا ہے۔ نہ اس چشمے سے پیدا شدہ کسی شرک کو دور کرنے کے لئے حضرت شیخ حمزہ یہاں آتے ہیں۔ یہاں پر کمبی کوئی مسجد تعمیر نہیں کرائی گئی ہے۔ یہ چشمہ راقم کے ملکیتی رقبہ زمین میں واقع ہے جو کہ راقم کا موروثی ورثہ ہے۔

جهانتک نمازِ جمعہ قائم کرنے کا تعلق ہے وہ یہاں (مراد آباد کریری) حضرت شیخ حمزہ نے نہیں کی ہے۔ بلکہ حضرت شیخ سید حاجی محمد مراد بخاریؒ نے بادشاہ وقت زین العابدین بادشاہ سے بعد اجازت قائم کی ہے۔ جیسا کہ محمد فاروق بخاریؒ نے اپنی تالیف "کشمیر میں اشتاعتِ اسلام" میں لکھا ہے

یاد رہے کہ جناب شیخ سید حاجی محمد مراد بخاریؒ کی زریت میں اس وقت حضرت سید میر میر بخاریؒ، حضرت سید میر يوسف بخاریؒ، حضرت میر حمزہ البخاریؒ حضرت میر مقصود البخاریؒ جیسے جدید عالم، محدثین، مجددین اور یکتائے روزگار عابدین پیدا ہوئے ہیں۔ اس لئے اس علاقے یا اس مقام یعنی مراد آباد میں کسی طور سے اس قسم کی بدعت و شرک کا امکان ہی نہیں۔ یہ چشمہ "پیر پوکھری" ایک ولی کامل اور شیخ طریقت کو بطور تھوڑہ ملا ہے اور اپسی چیز کمبی بھی اور (لقبِ حاشیہ لکھنؤ صفحہ ۲۰)

چند روزہ قیام کے بعد آپ نے اس خاص مقام کو بھی پہچان لیا کہ جو مقام بطور خاص آپ کو دکھایا گیا تھا۔ لہذا یہاں سے کسی اور جگہ چلے جانے کا کوئی سوال ہی نہ تھا۔ چند ایام کے اندر اندر ہی آپ کے یہاں قیام فرمانے کی خبر چاروں جانب پھیل گئی تو گرد و نواح کے دیہات سے لوگ جو حق درجوق آکر آپ کی ملاقات سے مشرف ہوتے رہے۔

اب تعمیری کام کا مرحلہ درپیش تھا۔ لیکن آپ کو لگا کہ چشمے کا پانی اس کیلئے ناکافی ہوگا۔ لوگوں سے پتہ چلا کہ سنگم کے نشیبی علاقہ فیروز پورہ مایاں سے جوئے آب لائی جاسکتی ہے۔ دوسرے روز جناب سید اور ادوار ذکار سے فارغ ہوتے تو (باقیہ حاشیہ صفحہ گلرشتہ سے) کسی بھی صورت میں شرک و بدعت کا باعث نہیں بن سکتی۔ کاش طاک طنجاری صاحب نے سُنی سانی بالوں کے بجائے عملی تحقیق سے کام لیا ہوتا۔ حضرت شیخ حمزہ کریری آتے رہے ہیں۔ مگر حضرت شیخ سید کی درگاہ پر حاضری دینے کیلئے کیونکہ یہاں آپ کے سلسلہ روحاں کی ایک سرخیل قطب زمانہ و آفتاب معرفت جلوہ فکن ہیں۔ یہاں حضرت شیخ کسبِ نور کرنے کے لئے موضع تاپر سے ہی (جو کہ اس مقدس درگاہ سے چھ کلومیٹر دور ہے) پابند ہے آیا کرتے تھے۔

جناب شیخ حمزہ کا حضرت شیخ سید کی اس درگاہِ فیض پناہ پر حاضری آپ کی حیاتِ ظاہری تک محدود نہیں تھی۔ اس بات کی تصدیق یہاں کے ایک عارف باللہ حضرت میر شناور اللہ بنجاری نے بھی فرمائی ہے اور یہ واقعہ حضرت میر شناور کی ایک منقبت (جو کہ آپ نے جناب شیخ حمزہ کی مدح میں بیان کی ہے) کاشان نزول بھی ہے۔ اس مشہور منقبت کا پہلا شتر ہے۔

اپنے دو خادموں حاجی علام محمد مغل اور حاجی عبدالرزاق بدوی کو ساتھ لیکر فیر زلپور والے منبع آب کی طرف روانہ ہوتے۔ مشہور ہے کہ منبع پر آپ کے تشریف آور ہوتے ہی مولیٰ آب دست بستہ حاضرِ خدمت ہوا۔ حضرت سیدؒ نے اس سے فرمایا کہ ہمیں ایک نہر پانی کی لینا مقصود ہے۔ مولیٰ آب نے عرض کیا کہ میرے پاس گھل سائٹ نہریں یقین۔ تجھے چلی گئی ہیں، ساتویں تو ہے لیکن گونگی اور بہری ہے۔ مزید برآں کہ تندرِ مراج بھی ہے۔ اگر آپ لینا پسند فرمائیں، ممکن ہے کہ آپ کی نظر کرم سے سب کچھ ٹھیک ٹھاک ہو گا۔

حضرت میرؒ نے اس نہر کو کریمی پہنچایا اور اس کا نام ”بایل“ رکھا۔ پانی آنے پر پہلی جلتے سکونت کے مقام پر ایک حجرہ تعمیر کیا گیا۔

جب حضرت شیخ سیدؒ کے ورود کشمیر اور بمقام کریمی خیمن زن ہونے کی خبر کشیر کے اطراف والکاف میں پھیل گئی تو سلطان زین العابدین بادشاہ بھی اس قطب زمال کی آمد سے باخبر ہوا۔ اُس نے اپنے وزیر ملک احمد تیو کو جو کہ بذاتِ خود ایک فقیرِ منش تھا، پرسان حال کے لئے کریمی روانہ کیا۔ تاکہ وہ اس نووار و بزرگ کی نسبت تمام تر حالات کا مشاہدہ کر کے واقفیت دلاسکے۔ اس طرح جب ملک احمد تیو اپنے دو ساتھیوں کے ہمراہ کریمی پہنچا تو حضرت کوگھر میں موجود نہ پایا۔ معلوم کرنے پر پتہ چلا کہ آپ جنگل کی طرف روانہ ہو چکے ہیں۔

نصف دن انتظار کرنے کے بعد ملک بھی بطرفِ جنگل چلا گیا۔ کچھ ہی دور چل کر اس نے حضرت شیخ کو شیر پر سوار آتے ہوئے دیکھا۔ سلام و دعا کے بعد ملک نے اپنے آنے کا مدد عابیان کیا اور عرض کی کہ ہمارا بادشاہ انتہائی نیک خواہ ہے۔ اس کے اخلاص و محبت کی وجہ سے بہت سارے درلویش و علماء شہر میں

مقیم ہیں اور انہیں ہر طرح کی آسائشیں میسر ہیں۔ میں آپ کو عزت و احترام کے ساتھ بادشاہ کے پاس شہر لے جانا چاہتا ہوں۔

جناب سیدؒ نے درجواب فرمایا کہ ہم شہر میں رہنا نہیں چاہتے ہیں۔ بلکہ ہمارا یہیں پر قیام کرنے کا ارادہ ہے۔ اگر آپ کا بادشاہ ہمیں یہاں ٹھہرنے کی اجازت دے تو ٹھیک ہے بصورتِ دیگر ہم والپس غور یا غریبین چلے جائیں گے۔ ملک احمد نے عرض کیا کہ کشمیر میں آپ کی آمد بادشاہ کے لئے نویدِ جانفزا ہے۔ حضرت نے ملک سے خوش ہو کر دعا فرماتی۔ گھر والپس پہنچ تو ملک چند ایام خدمت گزاری کے بعد والپس بادشاہ کے پاس چلا گیا۔

وزیر جب والپس پہنچا تو اُس نے جناب حضرت شیخ سیدؒ کے تمام کمالاتِ ظاہری و باطنی سے، جو کہ اس کے مشاہدے میں دورانِ قیام آتے تھے، بادشاہ کو واقعہ کیا، حسن سے بادشاہ کے ول میں حضرت میر سے ملنے کی ترتیب پیدا ہوتی۔ چنانچہ صرف چند دنوں کے اندر اس نے اپنے اُمرا و وزرا کی ہبہ ایسی میں مراد آباد کر ریسی پہنچ کر قطب الاقطاب حضرت شیخ سید محمد مراد بخاریؒ کی درگاہ میں حاضری دی۔ نایاب و بشیش بہاتھا لائف اور سیم وزر آپ کی نذر کیا اور اس کے بعد عرض کیا۔

”اے شاہ والا! میں پشت در پشت آپ کی غلامی میں ہوں۔ میرا یہ تاج تخت آپ ہی کی مہربانیوں سے ہے۔ میری خواہش ہے کہ آپ میرے ساتھ چل کر لے گئے ہم میں وروہ حضرت مخدوم جہانیاں جہاں گشت پر سلطان علام الدین آپ کا خاتم و مرید ہو چکا تھا۔ اسی طرح سلطان سکندر برتلکن حضرت شیخ سید علام الدین بخاریؒ کا عقیدت مند و مرید ہوا تھا۔“

دارالسلطنت میں قیام فرمائیں ۔

جناب سید برحقؒ نے جواب دیا کہ اے نیک بخت بادشاہ ! اس ایک مطلبے کے بغیر جو بھی بات ہوگی میں کرنے کے لئے تیار ہوں۔ کیونکہ یہ ویرانہ مجھے باعث بخت سے بھی دل پسند ہے۔ ہمارے لئے بہتر یہی ہے کہ ہم پر اسائنش شہری زندگی کے بدله اسی جگہ بیٹھ کر زندگی لگزاریں۔ باقی رہی مال و زر کی بات تو یہ چیزیں ہمارے کس کام کی !

بادشاہ نے پسند دیہات اخراجات لنگر کے لئے پیش کئے اور دعاوں کے موتو اپنے دامن میں سمیٹ کر واپس سرینگر چلا گیا ۔

نہ براہل جاری ہونے سے پانی کی فراوانی جو ہوئی تو اس قطعہ زمین یعنی مراد آباد کر ری ہی میں پہلی بار تعمیری کام شروع ہو گیا۔ الہ خاندان کے لئے جو مکان بنایا گیا اس کے علاوہ تمام کمیز و خدام کے لئے بہت سارے مکانات تھاں کے لئے ایک خانقاہ اور ایک مسجد تعمیر کرائی گئی ۔

کارگری حیات کے ان سچھوٹے موٹے امورات کی تکمیل کے دوران بھی حضرت سید مخدوم ذکر محبوب رہے اور جب اس بے چرانے جنگل میں ایک بھرپور قریب اپنے نمودار ہوا تو گرد نواح سے لوگوں کا ایک جم غفار حضرت میرؒ کے پاس آئے لگا۔ چونکہ اب بادشاہ کشمیر حضرتؒ کے پاس گاہے لگا ہے حاضری دیا کرتا تھا۔ اسی دوران ایک بار اس نے کمال انگساری سے قاضی القضاۃ کے منصب کو قبول کر کی دنخواست کی تاکہ آپ کی سربراہی میں انصاف کے زیادہ سے زیادہ تقاضے پورے ہوں اور عوام انسس کے جو حقوق بادشاہ کے سرہیں، اس کا بوجھ بھی کچھ بلکا ہو۔

بادشاہ انصاف پسند سمجھی تھا اور بخابیہ وہ بھی۔ نیک دل و پاک بارز بھی

اور اللہ والوں سے محبت کرنے والا بھی ۔ اس کے اندازِ کلام کا شیخ طریقت  
کے دل پر ایسا اثر ہوا کہ آپ نہ چاہتے ہوئے بھی انکار نہ کرسکے اور قاضی القضاۃ کا  
منصب قبول فرمایا۔ چنانچہ بادشاہ نے قاضی کشمیر کیلئے مراد آباد کے گرد و نواح  
میں ایک بہت بڑے علاقے کو طور جاگیر پیش کیا۔ لیکن سلطنت خدا میں اس عظیم  
جاگیر دار نے شاہ کی پیش کش یہ کہہ کر حکم رادی کہ ہم یہ چیزیں ہرگز قبول نہیں کی سکتے۔  
البتہ ایک بات ہے کہ اگر آپ عنایت کریں تو یہاں نمازِ جمعہ قائم کرنے کی اجازت  
عطاف رہائیں ۔

کہا جاتا ہے کہ بادشاہ نے یومِ جمعہ تک ہیں قیام کیا۔ اس طرح مراد آباد  
کریری میں ۱۸۷۴ھ میں نمازِ جمعہ قائم ہوئی۔ قاضی القضاۃ حضرت شیخ سید محمد مراد  
نجاری نے امامت فرمائی اور سلطانِ کشمیر زین العابدین بادشاہ نے اپنے اُمراء و وزراء  
کے سمیت افتخار کی۔

اب جناب شیخ سید ذکر واذکار اور تسلیع و تالیف میں جو محو ہو گئے تو  
رہبر طریقت کے متلاشی لوگوں کے علاوہ جب عوام و خواص کا رجوع قاضی القضاۃ  
کی طرف ہونے لگا تو جناب شیخ یہ حالات دیکھ کر گھبراٹھے کیونکہ شب و روز اس  
یہ غیریکی موجودگی آپ کے تمام تر معمولات میں رخنہ اندازی پیدا کرنے لگی۔ چاہے  
تحریر و تالیف کا کام ہو کہ خالقہ میں درس و تدریس، ذکر و فکر کا وقت ہو کہ  
تجدد و دین کے امورات، آپ پھر بھی تمام حالات سے بُرداً آزار ہے کہ بی بی صاحبہ  
نہ اس میں شاید ایک اور خیال کو بھی دخل ہے وہ یہ کہ سلسہ شہر و روایت  
میں حکام کے ساتھ مراسم جائز ہیں البتہ شان و شوکت اور تزک و احتشام کا اس  
میں کوئی عمل خل نہیں بلکہ اس سے زار نہیں ہیں ۔ ۰— (ت ن)

ہرات گ اس دارِ فانی سے کوچ فرما گئیں۔ آپ کے جمدمبارک کو اسکندر پورے جا کر جواہر حضرت شیخ فخر الدین بخاریؒ میں دفن کیا گیا۔ جنازے میں سلطان کشمیر بذاتِ خود اپنے اُمراء و وزراء کے ساتھ شریک ہوا۔

جناب شیخ کے لئے یہ ایک عظیم صدمہ تھا۔ کیونکہ آپ ایک نیک سیرت شرکی حیات ہونے کے علاوہ خدا سیدہ عابدہ وزایدہ تھیں۔ لیکن ان کی رفاقت میں جناب سید کو سفر و حضر میں اموراتِ خانگی کی فکر سے کبھی بھی دوچار نہیں ہو ناپڑا۔ اور اس نیک بی بی نے انہیں کبھی بھی ذکر و فکر الہی میں سدراہ نہ ہونے دیا۔ چنانچہ ان کی رحلت کے بعد حضرت سید منصب قاضی القضاۃ سے مستعفی ہو گئے۔ الگچہ سلطان زین العابدین آپ کے اس فیصلے سے رنجیدہ دل ہوتے۔

حضرت شیخ سید حاجی محمد مراد بخاریؒ چار روحانی سلسلوں سے والبستہ تھے اور یہ سلسلہ ہائے طریقت یہ ہیں:

(۱) سہروردیہ

(۲) قادریہ

(۳) شطاطریہ اور

(۴) کبرویہ

آپ کے مرشدان طریقت کے اسمائے گرامی یوں بیان ہوتے ہیں:

• حضرت خواجہ خضری پیغمبر علیہ السلام

حضرت شیخ صدر الدین نے تبصرہ میں لکھا ہے کہ میں نے معتبر لوگوں سے سُنَا ہے کہ حضرت شیخ (سید حاجی محمد مراد بخاریؒ) نے ”فتوات“ میں وضاحت کی ہے کہ پیغمبر علیہ السلام نے چار اپنے دینِ عصری میں ہیں۔ (اعقبہ کاشی لکھن صفوی)

- حضرت شیخ سید علاء الدین بخاری الجلائی
- حضرت شیخ سید ضیاء الدین بخاری نیرک مخدوم
- حضرت شیخ ابوالحق رومی الشطاطری
- حضرت میر سید عبد اللہ برزش آبادی
- شیخ غزالی حضرت علی لالہ

جناب سید کو پانچ مرشدان کا ملین نے خرقہ خلافت پہنایا ہے۔

سلسلہ قادریہ میں حضرت سید علاء الدین بخاری نے، سلسلہ سہروردیہ میں حضرت سید ضیاء الدین بخاری نیرک نے، سلسلہ شطاطریہ میں حضرت ابوالحق رومی نے، سلسلہ کبرویہ میں حضرت میر عبد اللہ برزش آبادی نے اور ایک خرقہ خلافت آپ کو حضرت خواجہ خضر علیہ السلام نے پہنایا ہے۔

حضرت سید حاجی محمد مراد بخاری ایک عظیم المرتبت شیخ طریقت تھے اور جیسا کہ ہم مفصل بیان کر سکتے کہ آپ روحانیت میں چار سلسلوں سے نصف والبستہ رہے بلکہ مسند خلافت پر مدہبری بھی فرماتے رہے۔

آپ پھونکے اپنے جگہ بزرگوار حضرت شیخ مخدوم جہانیاں کے سلسلہ سے ان ابتداء عمرتی والبستہ رہے اور بعد میں باقی سلسلوں میں خرقہ خلافت سے نوازے گئے اس لئے آپ خانقاہی طرز پر تبلیغ و تجدید دین کرتے رہے۔ بھی وجہ تھی کہ اس شیخ طریقت نے مراد آباد کریری میں اُچھے ملستان کی طرز پر مسجد جامع کے علاوہ ایک خانقاہ تعمیر کروائی۔ مسجد جامع آپ کی پہلی جائے رہائش کی جگہ بنائی

(بقیہ حاشیہ گذشتہ صفحے سے) دو اسمان میں — حضرت علیسی اور حضرت

گئی تھی اور خانقاہ آپ کی آخری وابدی جائے سکونت کے نزدیک تعمیر کی گئی جہاں پر پورے کشمیر اور بیچاپ سے آئے ہوئے درویش و صوفیا مگر کام قیام پذیر ہو کر حناب سید سے کسب فیض کرتے رہے۔ یاد رہے کہ خانقاہ حاجی مرادؒ کی جگہ آج چوتھی مرتبہ بنی ہوئی تعمیر ہے، جسے اب جامع مسجد کہہ کر پکارا جاتا ہے لیکن اصل میں خانقاہ ہی ہے۔ عمر سیدؒ مردو زن اسے آج بھی خانقاہ ہی کہتے ہیں اور اس کے ملحق ایک کھانیٰ کو ”خانقاہ نام“۔

جناب سید برحقؒ کے ساتھ جو درجنوں خلفاء میہاں آئے اور جن میں سے اکثر کشمیر کے مختلف علاقوں میں پھیل گئے۔ انہی میں سات سادات کرام جو میہاں مراد آباد میں ٹھہرے وہ اپنی آخری عمر تک میہاں خانقاہ حاجی مرادؒ میں انتظامی امورات کافر یعنی انجام دیتے رہے۔ یہ سب حضرات اسی مزارِ جنت نشان میں آسودہ ہیں۔ اگرچہ وہ جگہ آج بالکل مُسْطَح ہو چکی ہے تاہم چار دیواری کے آثار اب بھی موجود ہیں۔ ان سادات کرام کے نام ہمیں دستیاب نہ ہو سکے جس کے نئے ہم فارمین سے مندرجہ ذکر ہیں۔  
 ساتھ آئے ہوئے خلفاء میں دو اور افراد حاجی غلام محمد مغل المعروف شہید اور حاجی عبد الرزاق بُدوی تھے جو ہر وقت حضرت سید کی خدمت گزاری میں لگے رہتے تھے، کی فریت آج تک بالترتیب آخون اور بد و خاندالوں سے موجود و مشہور ہیں۔  
 حضرت شیخ سید کے بارے میں مشہور ہے کہ آپ صرف انسانوں کے ہی رہبر و رہنماء نہیں تھے بلکہ جنات بھی آپ کی ذات بابرکات سے مشرف فیض ہوتے ہیں۔ چنانچہ عبد الرسول نامی شاہ جنات (جس کا نام پورے کشمیر میں مثالی طور مشہور و معروف ہے) جناب سیدؒ کے دست مبارک پر علاقہ خیبر بلوچستان میں بیعت کر چکنے کے بعد آپؒ کی سماںی میں ایک طے کردہ جماعت کو ساتھ لے کر میہاں مراد آباد

آیا۔ بزرگوں کے بیان کے مطابق عبدالرسول اور اس کے بھائی کریم رسول کا ٹھکانہ سید کی پہلی جائے رہائش یعنی مسجد جامع کے قریب ہے۔ جنات کی یہ رہبری جناب سید کو ورثہ میں ملی تھی اور یہ سلسلہ حضرت شیخ محمد و محبہ جہانیانؒ کے وقت سے چلا آ رہا ہے۔ کیونکہ آپ کے رہبران طریقت میں حضرت سیمان پیغمبر عیسیٰ رہیں۔ اگرچہ حضرت شیخ سیدؒ کی تایفیات و تصانیف کتب کی تعداد بہت بیانی چلتی ہے۔ لیکن ان میں ایک تصنیف ”فتوحات محمد مراد بخاریؒ“ کا زیادہ چرچ ہے۔ اس میں توحید، رسالت، نشریت، طریقت، واجبات نماز و روزہ، ذکر و اذکار اور مناقب اولیاء وغیرہ جیسے موضوعات کے علاوہ تصوف اور اس کے متعلقات کی بھی بھرپور وضاحت موجود ہے۔ لیکن اب یہ کتاب بھی نایاب ہو چکی ہے اور رسالات کریمؐ کے درجتوں کتب خالوں میں بھی مستیاب نہیں ہے۔

اس کے علاوہ آپ نے حمد، مناجات و نعموت بھی لکھی ہیں۔ جناب سیدؒ کو کشمیری، فارسی، عربی، ہندی، سندھی، جسی زبانوں پر پوری طرح مدرس حاصل تھی۔ یہ بھی مشہور ہے کہ جناب شیخؒ نے عمر کے آخری حصہ میں فارسی میں تفسیرِ کلام اللہ بھی لکھی ہے۔ لیکن یہ سخن بھی مستیاب نہیں ہے۔

جناب سیدؒ کی آمد سے مراد آباد اب علم و دانش اور سلوک و عرفان کا بقوعہ نور بنتا جا رہا تھا۔ خالقہ حاجی مراد میں کشمیر کے ہر علاقے سے آئے ہوئے علماء، عالیین، رشی اور صوفیار کا ہجوم رہتا تھا۔ ان میں ملا سید حسینؒ، شیخ بہاؤ الدین بخشؒ، ملا باقر رومیؒ، بابا پیام الدین رشیؒ اور قاضی میر علی بخاریؒ خاص طور سے قابل ذکر ہیں۔

ان بزرگوں کو الگ چہ دربار مرادؒ سے مختلف سلسلوں میں تعلیم و تربیت

ملتی رہی لیکن اکثر حضرات کو سلسلہ سہروردیہ میں ہی تربیت دی جاتی تھی۔  
 حضرت بابا پیام الدین رشیٰ کو بھی اس دربار سے سلسلہ سہروردیہ کا خروج خلافت  
 پہنچا دیا گیا۔ تمیل تربیت کے بعد بابا پیام الدین رشیٰ کو حضرت شیخ کے فرمان  
 کے مطابق علاقہ شنگر کے ایک گھنے جنگلِ رمبوہ کے مقام پر قیام کا اذن ملا تو  
 آپ حسب ارشادِ شیخ طریقت چلے گئے لیکن حضرت رشیٰ کو جنات کے ایک ہجوم  
 نے وہاں پڑھنے کی اجازت نہ دی اور آپ فریاد لے کر واپس حضرت شیخ کے پاس  
 آتے۔

اس واقعہ پر حضرت شیخ غضیناں کا ہوتے۔ اپنے جن خلیفہ عبدالرسول کو  
 ہم جنس جماعت کے ہمراہ روانہ فرمایا تاکہ اس بد طینت گروہ کے شر سے حضرت رشیٰ  
 کو نجات دلائیں۔ اس کے بعد آپ خود بھی رمبوہ روانہ ہوتے اور اس باعثی طبقہ کو  
 سلامتی کے لئے پر لایا۔ ایک چڑیل جو اس گھنے جنگل میں حضرت رشیٰ سے  
 مخاصمت رکھتی تھی، اُسے ایک قوی ہیکل دیلوڈار کے درخت پر اپنے ہی سر کے بالوں  
 سے لٹکا دیا اور حضرت رشیٰ کو اس مقامِ جانفزا پر مسند نشین فرمایا۔ یاد رہے کہ  
 وہ چڑیل والا دیلوڈار رمبوہ میں آج بھی موجود ہے، اگرچہ ثابت نہیں لیکن  
 سربرسز ضرور ہے۔

جیسا کہ ہم اپنی کتاب "ذکرِ سادات" کے پہلے مقالے حیاتِ حضرت شیخ  
 سید محمد وہم جہانیاں جہانگشت ہیں بیان کرچکے ہیں کہ سلسلہ سہروردیہ میں کرامت  
 سے زیادہ استقامت پر زور دیا گیا ہے۔ جناب شیخ سید حاجی محمد مراد بخاری  
 نے بھی صبر و شکر کے ساتھ اپنی تمام زندگی میں استقامت کو ہی تزیین دی ہے۔ اُس  
 وقت ہیکلِ انتہائی صغر سنی میں والدۃ محترمہ کے شفیق ساہب سے محروم ہو گئے، اُس

وقت جب صرف پانچ سال کی عمر میں والد محترم نے داعی اجل کو بدل کر کہا اُسوقت  
جیں عین نوجوانی میں اپنے سر پرست چچا جان کی شفقتوں سے محروم ہوتے کہ  
پس دلیں میں کوئی یار و نجوار موجود نہ تھا اور اس وقت بھی کہ جب صرف چند سال  
کی رفاقت کے بعد دورانِ سفر اپنے برادر محترم کی رفاقتوں سے محروم ہوتے آپ  
ہر وقت اور ہر آن راضی برضائے الہی میں پوری استقامت سے آگے بڑھتے گئے۔  
یہ اور بات ہے کہ ان تمام آلام و مصائب کے بعد آپ کو خدا نے عز و جل نے  
اپنی بھر پور عناشتوں اور نوازشوں سے خوب خوب نوازا۔

بہر حال ہم پھر بھی یہاں پر اس سلطنتِ سلوک کے خواجہ وقت کی چند  
کشتوں کرامات کا ذکر ضرور کریں گے تاکہ قارئینِ کرام کوئی تشقی محسوس نہ کریں اور  
وہ اس ہمہ پہلو ولی کامل کے اس گوشے سے بھی روشناس ہو سکیں۔

(۱) - روایت ہے کہ جب حضرت شیخ سید رحیم کی ملاقات حضرت الحق شطحرا ری سے  
ہوئی تو آپ نے حضرت کو اپنے اونٹوں کی نکھانی کا کام تغولیں فرمایا تاکہ آپ تنہائی  
وکیسوئی میں، ذکر و فکر میں رہ کر منازلِ معرفت طے کر سکیں۔ چنانچہ حضرت سید رحیم  
بڑی بانفصالی کے ساتھ اونٹوں کی پروردش کرتے رہے۔ اسی دوران ایک رفتار پول  
کی ایک جماعت کہیں سے لوٹا ہوا مال و اسباب بوریوں میں لارہے تھے کہ ان کی نظر  
اونٹوں پر پڑی۔ انہوں نے اونٹوں کو مکٹا اور ان پر سامان لاد کر چلے گئے۔

جانب سید رحیم کہیں اطراف میں بیٹھے موعِ عبادت تھے جب واپس آئے تو اونٹوں  
کو غائب پایا۔ آپ مستظر ہوتے کہ مرشدِ اپ کو کیا جواب دیا جائے۔ دوسری  
جانب جب چورگھروں کو خوشی پہنچے کہ ان کے یادھماں و اسباب کے ساتھ  
اونٹ بھی آئے تھے۔ انہوں نے جو ہبھی اونٹوں پر سے بوحہ اتار کر مال سے

بھری ہوئی بوریاں کھولنی شروع کی۔ تو کیا دیکھتے ہیں کہ ان میں قرآن پاک کے  
نسخے ہیں۔ بہت پرشیان ہوتے۔ اونٹوں کو لے کر اُسی جگہ پہنچ جہاں سے چڑایا تھا۔  
حضرت کو دیکھا اور سرسبجود ہو گئے اور آئندہ چوری کرنے سے تاب ہوتے۔

● ساربانی کے دوران ہوتے ایک اور واقعہ کی تفصیل کچھ اس طرح بیان ہوتی  
ہے۔ کہتے ہیں کہ حجج بیت اللہ سے دوسری بار والپی پر جب جناب سید اپنے  
پیر و مرشد جناب شطاری کے پاس پہنچے تو آپ نے انہیں ایک بار پھر ساربانی کا کام  
سوچ دیا۔ ایک دن دُز دانِ صحرائی آکر اونٹوں کے ساتھ تمام سارے باؤں کو بھی اپنے  
ساتھ لے گئے اور انہیں بند کر دیا۔ اسی روز شب گئے اس بدوسی سردار کا جوان تو انہیں  
بیٹا، جس کا نام عبد الرزاق تھا، سخت بیمار ہوا۔ حس کے گھر میں یہ ساربان مقید  
تھے۔ بیٹا درود ادا میں ترپ رہا تھا اور باب اس اچانک اور قیامت خیز منظر  
میں دماغی توازن کھو بیٹھا۔ اتنے میں نجاتے اسے کھینچ کر خیال آیا کہ مقید سارے باؤں  
میں ضرور کوئی ولی خدا موجود ہے۔ اُس نے فوراً جا کر ان لوگوں کو چھوڑ دیا  
اور ایک ایک شخص کے چہرے کا تنقیدی نظر میں سے جائزہ لینے لگا اور جب اسی  
نظر جناب سید کے چہرہ تباہ پر پڑی تو آپ کے پاؤں پر گر کر فریادی ہوا عرض  
کیا کہ حضور میں بدجنت شیطان کے چینکل میں پھنسا اور یہ کارنا ہنجار کر بیٹھا۔ معافی  
کا خواستگار ہوں۔ میرا بیٹا مجھے واپس عنایت فرمائیں۔ میں آپ کے ساتھ  
و عذر کرتا ہوں کہ آئندہ کے لئے تمام برائیوں سے توبہ کرتا ہوں۔ حضرت سید  
نے اُس کے حق میں دعا کے لئے ہاتھ اٹھاتے ہی تھے کہ اس کا بیٹا ایسا صحتیاب  
ہو اک جیسے بیمار ہی نہ رہا ہو۔ بدوسی سردار کا بیٹا اسی وقت سے جناب سید

لے حضرت عبد الرزاق رحمناب سید کے ہمراہ مرا آباد آئے۔ ملکیہ خاشہ الگھل صفحہ پر

ن خدمت میں آئی۔ حضرت شیخ سید کے ساتھ دوبار صحیت اللہ کو لینا۔ صحیت پر یہ میں ناظری و بالطی علوم حاصل کئے اور بہت بڑا عابد و پرسیر گار بن کر اکھرا۔

● جب ٹنگرگ میں فیروزپورہ کے منبع پر نہر کے حصول کیلئے پہنچے تو آپ نے مؤکل کے تجواب کے بعد اپنا عصاز میں میں کاڑا اور خود آگے چلتے گئے اور پانی کی نہر پہنچے پہنچے بہتی رہی۔ راستے میں کہیں کچھ چڑھائی بھی آئی تو پانی بغیر رکے چلتا رہا۔ کسی بھی جگہ اسلام سے انتہا تک نہر لکانے کے لئے مزدوروں سے کھدا ہی کا کام نہیں لیا گیا۔ آج تک بھی واحد نہر اس پورے علاقے کی ہزاروں ایکٹرز میںوں کو سیراپ کرتی آرہی ہے۔

● جناب سید کی خانقاہ میں جو سینکڑوں درویشان خدمت آتے رہتے تھے ان میں سے حضرت بابا پایام الدین رشی بھی آپ کے ایک خلیفہ تھے۔ اس کا تفصیلی فکر ہم پہلے ہی کرچکے ہیں کہتے ہیں کہ حضرت شیخ کے ول میں ایک نئے لکاح کی خواہش پیدا ہوئی اور یہ بات بابا پایام الدین نے بھی سنی تو انہوں نے حضرت کو یہ خیال ترک کرنے کا مشورہ دیا۔ چنانچہ جب حضرت رشی ایک دن کے بعد آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو دیکھا ایک کم سن بچہ قرآن پاک تلاوت کر رہا ہے۔ آپ حیرت و استعجاب میں غلطان تھے کہ جناب سید بھی تشریف لائے۔ حضرت شیخ نے بابا پایام الدین سے مسکراتے ہوئے فرمایا۔

”تمہارا انکار اسی بیکے سے تھا حالانکہ تم دیکھ رہے ہو کہ یہ تلاوت قرآن (البیهی خاشیہ از صفحہ گذشت) آپ کی اولاد میں بہت بڑے عابدوں پیدا ہوئے۔ آپ کی کی زریت آج بھی میہاں بُدُون خاندان کے نام سے موجود ہے اور تقریباً پورے کشمیر میں ایک معترز و متداول خاندان کی حیثیت سے مشہور ہے۔“

کمر رہا ہے (گویا حضرت شیخ پہلے سے ہی اس بات سے باخبر تھے کہ آپ کی پشت سے ایک بیٹے کو پیدا ہونا ہے)۔ حضرت رشی آپ کی یہ باتیں شُن کر معافی کے خواستگار ہوتے۔

جناب سید حاجی محمد مراد بخاریؒ کی بابرکت حیات ہر لمحہ وہ آن ذکر و فکر، تعلیم و تربیت، درس و تدریس اور تلقین و تالیف میں لگڑی، بہاں تک کہ آپ ایک دن بخار میں متلا ہو کر چند ایام کی علاالت کے بعد ۱۲۷۶ھ میں، اذی الجم تر ۱۲۷۷ھ سال کی عمر میں واصل بحق ہوتے۔ **اَنَّ اللَّهَ وَ اَنَا اِلَيْهِ مَأْجُونٌ**

سلطان کشمیر زین العابدین بڈشاہ اپنے وزراء و امراء کی ہمراہی میں آپ کے جنازے میں شریک ہوتے اور مراد آباد کریری ہی آپ کی آخری آرامگاہ ہے۔ تعمیر و فتحہ پہلی بار سلطان نے ہی کرانی ہے اور یہ زیارت عالیہ اہل کشمیر کے لئے ہی نہیں بلکہ کشمیر سے باہر کے لوگوں کے لئے بھی وجہ افتخار ہے۔



محمد صدیق نیارفندہ

## حضرت مولوی شیخ احمد چاگلی

حضرت مولوی شیخ احمد چاگلی سلطان العارفین شیخ حمزہ مخدومؒ کے خلفاً میں شامل تھے۔ وہ اپنے زمانے کے عالم دین، ولیٰ کامل اور عارف بزرگ پیشوائ تھے۔ علوم ظاہری و باطنی دونوں میں انکو حکماں حاصل تھا۔ عربی اور فارسی دونوں زبانوں پر عبور حاصل تھا۔ فارسی نشریں، انکی تصنیف رسالہ سلطانیہ آج کل دستیاب ہے۔ اس طرح انہیں کہہ کشاں سلطانیہ کے درختنده تاروں میں ایک منفرد مقام حاصل ہے۔

پرگنة کراز میں ایک گاؤں چاگل کے نام سے مشہور ہے جنتر۔ شیخ احمد چاگلی اسی گاؤں میں پیدا ہوتے۔ اس گاؤں کی مناسبت سے انہیں "چاگلی" کہتے ہیں۔ بعض مذکروں میں انکے نام کے ساتھ "کامراجی" اور بعض میں دونوں لینی "چاگلی کامراجی" بھی درج ہے۔ بعض تذکروں میں انکے نام کے ساتھ "مولوی" کا درج ہوا اس اسرکی دلانت کرتا ہے کہ شیخ صاحبؒ کو دینی علوم میں بھی ہمارت حاصل تھی تذکروں میں تفصیل کیسا تھا مولوی صاحبؒ کے حالات زندگی درج ہنہیں۔ البتہ حضرت بابا حیدر تیلہ مولیؒ "جو مولوی

مصاحب کے معاملہ نہ کرہ انکار ہیں کم تغییف۔ ”چدایہ“ اور ”اصحیہن“ میں انکی ابتدائی زندگی کے بارے میں کچھ حفیف اشارے ملتے ہیں۔ وہ ”نکھنے“ اور ”شیخ صاحب کو بچپن سے ہی تحصیل علم کا بے حد شوق تھا۔ بچپن میں اُن کا حافظہ کمزور تھا سیکن ایک ولی کا مل کی دعاؤں کے طفیل اُن کا حافظہ اس قدر مستحکم ہوا کہ صرف چھ سال کی عمر میں قرآن پاک از برہول دینی تعلیم حاصل کرنے کے بعد انہوں نے فارسی زبان و ادب کی طرف توجہ مبذول کی۔ ”کنز الدائق اور“ تفسیر میر حسین داعظ کا شفی“ جسی کتابوں کا مطالعہ کیا۔ تحصیل علم کا شوق انہیں شہر سرٹیکیت پختھ لایا۔ کچھ دیر تک یہاں مشہور و معروف علماء سے کسبِ فیض کرتے رہے۔ لیکن یہاں پر مالی پریشانیوں کا شکار رہے۔ تحصیل علوم کے دوران ہی انہیں حضرت سلطان العارفین شیخ حمزہ مخدومؒ کے حلقة تلمذ میں شامل ہوئے اور ان سے تربیت پائی۔ چنانچہ لئے ہی ایسا پر وہ علاقہ کامراج گئے تاکہ وہاں پر تبلیغ دین کا اہم فریضہ انجام دیں سکیں۔ وہ علاقہ کامراج میں عبادت و ریاضت کے ساتھ ساتھ تشنگانِ معرفت الہی کے زنگِ الود قلوب کو انوارِ الہی سے منور کراتے رہے۔ وہ خود بارہ سال تک ریاضت و عبادت میں مشغول رہے اور دریافت وحدت غوطہ زن ہو کر دریاء سے معرفت چھنتے رہے۔ حتیٰ کہ ذاتِ الہی کی شاخت میں اس قد محتقر ہو گئے کہ انہیں اپنی سدھ بدھ تک نہ رہی۔ اُنکے زہد و تقویٰ اور پرمیر گاری کو نظر میں رکھتے ہوئے حضرت مخدوم پاکؒ اُن کی بے حد عزت اور احترام کرتے تھے۔ جب وہ اپنے پیر طریقت حضرت مخدوم پاکؒ کے پاس جلتے تو مخدوم پاکؒ اُن کا گرم جوشی سے استقبال کرتے اور انہیں اپنے قریب بلا کر بٹھاتے۔ شیخ صاحبؒ حضرت مخدوم پاکؒ کے اولین ۱۰۰ میں شمار ہوتے ہیں یہ

تحصیل نہ لوم کے سلسلے میں حضرت احمد چاگلاریؒ نے کشیر اور کشیر سے باہر بھی سفر کئے ہیں۔ یہ سفر کب اور کتنی حالات میں انجوں نے کئے ہیں انکی تفصیل تذکروں میں درج نہیں۔ یہ ظاہر ہے کہ سفر انجوں نے کسب علوم کے سلسلے میں کئے تھے۔ چنانچہ تذکرۃ العارفین میں درج ہے:-

”در ہر علم ماهر بودہ خلاقتِ تمام در ہر کلام چہ در نظم و چہ در عربی داشت  
چند گاہ در کشیر تحصیل نہ لوم کرد و چند گاہ در بلاد دیگر“ اللہ

مولوی صاحب کے دو بھائی ملا ابراہیم اور ملا عبدالعزیز بھی حضرت سلطان العارفینؒ کے حلقہ عمریدی میں شامل تھے۔ البتہ تینوں بھائیوں میں سے علم و فضل اور عرفان حق حاصل کرنے میں مولوی شیخ احمد صاحبؒ کو برتری حاصل تھی۔ تھے حضرت شیخ احمد چاگلاریؒ کو فارسی شروع نظم دونوں میں مہارت حاصل تھی۔ وہ اگرچہ دنیا کے زیادہ ماهر تھے لیکن انکی طبیعت شعرو شاعری کے لئے بھی موزون تھی۔ اُن کا جموعہ کلام آج کل دستیاب نہیں البتہ اسی جمیع جستہ اشعار مختلف تذکروں میں محفوظ رہیں۔ ”ہدایت المخلصین“ کے مصنف حضرت بابا حیدر تیله مولانے انکی درج ذیل، ربع اعلیٰ نقل کی ہے۔

چون قیدِ توپ پر در بانی نیست خود قاتل و مقتول کسی فانی نیست  
صد بار اگر کشتہ شو، ازیدِ دوست خود دوست شود کشتہ مراجانی نیست

لہ حضرت بابا محمد علی ریسہ۔ تذکرۃ العارفین، برگ ۲۳۱ ب۔ — کچھ اکانی سرینگر  
لہ بابا و اودھا کی۔ — دستور السالکین اردو ترجمہ بنام حمزہ المحبین، ۲۰۰/۲ مطبوع  
لہ بابا حیدر تیله مولی۔ هدایت المخلصین، برگ ۲۰۳ اور بخطوط اکتب خانہ  
محکمہ تحقیق واشاعت۔ شمارہ مخطوط ۵۰۲

مولوی صاحب کی شعرو شاعری عارفانہ ہے۔ وہ تصوف کے اسرار درموز سید ہے سادے الفاظ میں بیان کرتے ہیں۔ اس لحاظ سے انکی شاعری سادہ اور بے پیرایہ ہے۔

حضرت شیخ احمد چاگلی رحمی تصیفات کی تعداد کتنی ہے اس بارے میں وثوق سے کچھ بھی نہیں کہا جاسکتا۔ حضرت بابا محمد علی رینہؒ نے ”تذکرۃ العارفین“ میں جہاں انکی فارسی نشریں تحریر کی گئی تھے ”رسالہ سلطانیہ“ کا ذکر کیا ہے وہاں انہوں نے مولوی صاحب کی ایک کتاب ”ترجمان سلطانیہ“ کا نام بھی درج کیا ہے۔ چنانچہ ”تذکرۃ العارفین“ میں درج اقتباس ملاحظہ فرمائیے:

”اویز بیانِ مقامات حضرت مخدوم قدری اد سلطانیہ از احوال سلطانیتِ حضرت مخدوم مذکور کردہ و ترجمان سلطانیہ کہ نیز از نصانیفِ ایشانست ہم دران ذکر سلطانیتِ حضرت مخدوم و از مشائیخ دیگر و ازا حیا خود فلمی ساخته“ لہ

مولوی صاحب جیسا کہ پہلے ہی عرض کیا جا چکا ہے، ایامِ طفویل میں ہی حضرت سلطان العارفینؒ کے مریدوں میں شامل ہوئے تھے۔ لہذا بچپن سے ہی انہیں اچھی طرح سے جانتے تھے۔ چنانچہ خود لکھتے ہیں:-

”بدان ای مخلص صمیمی واکی مریدی حقیقی فقیر حیرردا بتداء طفویل  
از ولایت جناب حضرت سلطان خودا لی آخر ولایت ایشان واقفم“  
شیخ صاحب نے رسالہ سلطانیہ کو دو فصولوں میں تقسیم کیا ہے۔ دراصل یہ رسالہ

لہ حضرت محمد علی رینہ۔ تذکرۃ العارفین، برگ ۱۳۲ اب

تمہ حضرت شیخ احمد چاگلی رحمی سلطانیتِ جماعت ہے، مجذوب محتفو و مملوک جمیں و  
کشمیر کیوں اکادمی سرینگر۔

کلچور میں اور اراق پر مشتمل ہے۔ اس مختصر سے رسالے میں مولوی صاحب نے اپنے پیر طریقت اور مرشد کامل حضرت سلطان العافین محبوب العالم شیخ حمزہ مخدومؒ کے حالات، کشف و کرامات اور ریاضات و عبادات درج کئے ہیں۔ یہ رسالہ چک دور میں تحریر کی کئی متضبو فرانہ نشر کا ایک عمدہ نمونہ ہے۔ مذکورہ رسالہ کی ابتداء یوں ہوتی ہے:-

”الحمد لله رب العالمين والصلوات على أشرف السلاطين  
عليه سول محمد سيد المرسلين عليه السلام  
أصحاب الطاهرين الجميين - أما بعد أضعف  
عبد الله أحق فقراء الله أحمد صاحب الگلی كامراجی  
میگوید ..... له  
رسائے سلطانیہ کی آخری عبارت یوں ہے

”هرچند که در شغل خوارق عادات پیر دستگیر خود در آیم چون نهایت یافته‌نمی‌شود پس بهتر است که همین قدر مثالی آنکه اتفاقاً نایم فی التاریخ شما بین و سعایت من الهجرة رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سنه نهضت و هشتاد از سهرت گز شسته بود که این نسخه سلطانیه را ترتیب داده شد بفضل اللہ تعالیٰ“<sup>۱۷</sup>

له حضرت شیخ احمد چاگلی۔ رسالہ سلطانیہ۔ برگ اب، مخطوطہ ۳۳۳م، محلہ جبوں و قشیر کلپیں اکادمی۔ سرستگر۔

۱۵۵ حضرت شیخ احمد چاگلی۔ رسالہ سلطانیہ۔ برگ ۲۳ ب، مخطوط۔ ۳۲۳  
 مملوک جموں و شہزادیوں کا طبقہ سر سنگ CC-0. Kashmir Treasures Collection Srinagar. Digitized by eGangotri

رسالہ سلطانیہ ایک مختصر رسالہ ہے اور مصنف نے اسے دو فصلوں میں تقسیم کیا ہے جنکی ترتیب یوں ہے۔

• فضل اول :- در بیان اشغال اذکار بطریق خود

• فضل دوم :- در بیان ولایت و رتبت و عظمت و سلطانیت و محبوبیت و مطلوبیت و غوشیت و قطبیت و مقصودیت شیخ خود و بخاب حقانی۔

رسالہ سلطانہ کا پہلا باب صرف پانچ اوراق پر مشتمل ہے جس میں علوی صاحب ایسے سالکوں کو جو قرب الہی کے طلبگار ہوتے ہیں ذکرِ حق کی تلقین کرتے ہیں کیونکہ انکی نظوف میں ذکرِ سالک کو الفارحق سے سرشار کر سکتی ہے اس لئے وہ پہلے ذکرِ حق کی اہمیت اور ضرورت واضح کرتے ہیں اور اس کے بعد وہ نوآموز سالک کو ذکرِ حق سے آشنا کرتے ہیں کیونکہ شیخ صاحب کے مطابق سالک کے لئے پہلے پہل ذکرِ حق کے طور طریقے سے آشنائی حاصل کرنا اشد ضروری ہے اُنکے مطابق سالک کو چاہئے کہ وہ اپنے دل کو مساواۓ اللہ کے تمام آلاءوں سے صاف کرے۔ ہوا و ہوس سے اپنے آپ کو بچتا رہے، خواہشات دنیا سے پاک رہے۔ ذکر کی آغوش میں پناہ لیکر اسی میں محور ہے۔ ہر وقت توہہ واستغفار کرتا رہے۔ دوڑا:- ذکر تجدید یقین نازمی ہے قبلہ رُودوز انو بیٹھکر کریہ ذکر پڑھا کرے "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" نوآموز سالک کو یقین ہو کر مساواۓ اللہ کے دنیا میں کوئی معمود نہیں، کوئی مطلوب نہیں اور کوئی مقصود نہیں۔ سالک دنیا و

لہ حضرت شیخ احمد چاگلی۔ رسالہ سلطانیہ۔ برگ ۵ ب مخطوط ۳۲۳ ممکوک جموں  
و کشمیر کی پڑکی طبقہ کی تحریکی

اہم دنیا سے قطع تعلق کرے۔ لیکن کب بہ عاشش کے لئے اپنے کام میں ایسے جو ہے کہ ”دست با کاروے دل بایا“ کی کیفیت ہو۔ ہر وقت زبان پر ذکر حق چاری ہو۔ کھانا پینا اپنی حلال کی کھانی نہ ہے۔ عشا عکی نماز ادا کرنے کے بعد مرشد طریقت کے پاس چاکر رہنمائی حاصل کرتا ہے۔ اس طرح سے سالک پرالتہ کے انوار منکشف ہوں گے۔

حضرت شیخ احمد چاگلیؒ کے مطابق انوار الہی سے سرفراز ہوتے کادوسرا طریقہ یہ ہے کہ سالک قبلہ روٹھکر پہنچتے تیرہ بار درود مشریف پڑھے۔ اس کے بعد ایک بار فاتحہ الکتاب بیعنی اللہ ہمدَّ رَبِّ اَعْنَى عَلَى ذِكْرِكَ فَهُسْنِ عِبَادَتِكَ وَتُوفِيقِ طَاعَتِكِ فَبِعِبَادَتِكَ اکنالیس یا رُخیر الفاتحین، اکنالیس بار سبھا ندے ماڈ کرنا کَ حَقَّ ذِكْرِكَ اس کے بعد اپنے پیر کامل کو یاد کرے اور فاتحہ پڑھے۔ کام طبیبہ پڑھ کر جسیں نفس کرے اور ساتھ ہی مراقبہ کرے تاکہ انوار الہی کا مشاہدہ کر سکے۔

رسالہ سلطانیہ کادوسرا باب محبوب العالم حضرت سلطان العارفین شیخ حمزہ مخدومؒ کے تراجم مکاشفات تبلیغ دین کشف و کرامات وغیرہ پر مشتمل ہے۔ چونکہ مولوی صاحب حضرت سلطان العارفینؒ کے ہنایت قریبی ساتھیوں اور اتنے برگزیدہ خلفا میں شامل تھے لہذا ان دونوں بزرگان دین کے درمیان ہنایت قریبی تعلقات قائم تھے۔ وہ اپنے پیر طریقت کے تراجم قلمبند کرنے سے متعلق بحثتے ہیں کہ حضرت محبوب العالمؒ کے ولایت کے درجے پر فائز ہونے اور سلوک میں

لہ حضرت شیخ احمد چاگلی۔ رسالہ سلطانیہ برگ ۱۵ - ۱ - ب مخطوط مملوکہ جوں و کشیر کیمہ تھیں راجحت نامہ بیر ۱۴

اُن کے بند پائیہ حیثیت کو بیان کرنا میرے قلم کے احاطے سے باہر ہے۔ مولوی حسّا  
کے مطابق حضرت سلطان العارفین "پسیدہ قطب تھے اور گیارہ سال کی عمر میں وہ  
"غوث عالم" کے دریے تک پہنچے۔ انہیں اکیس سال کی عمر میں قطب الاقطاب  
کا درجہ ملا۔ اکتیس سال کے ہوتے تو "غوث الشقلین" مقرر ہوئے۔ بیس سال  
کی عمر انہیں محبوبِ رحمانی کا درجہ نصیب ہوا۔ حضرت مخدوم "اکتا لیس سال کی  
عمر میں سلوک کی اعلیٰ ترین منزل "سلطان عالم" سے سرافراز ہوئے۔ اس طرح  
سے آپ اولیاء اللہ کے سلطان مقرر ہوئے۔ یہ درجہ بہت کم اولیاء اللہ کے  
نصیب میں آتا ہے۔

حضرت شیخ احمدؒ کے رسالہ سلطانیہ میں حضرت مخدومؓ کے بہت سے کشف  
و کرامات درج ہیں۔ وہ اپنے پیر طریقت کے خوارق عادات کے حیثم دیدگواہ ہیں۔  
قاریں حضرات مخدوم پاکؓ کے ان کشف و کرامات کو رسالہ سلطانیہ کے علاوہ  
دوسری اہم کتابوں، جن میں "چل چلہ العارفین"۔ "دستور السالکین"۔ "راحت  
الطالبین"۔ "حدایت المخلصین" وغیرہ میں بھی پڑھ سکتے ہیں۔

حضرت چاگلیؓ نے رسالہ سلطانیہ میں مخدوم پاک کی قدر منزالت اور غنائمت  
بیان کرتے ہوئے لکھا ہے کہ انکے ساتھ ہمیشہ گیارہ نورانی بزرگ ہوا کرتے تھے  
اور حضرت مخدومؓ بارہوں ہوتے تھے۔ ان گیارہ نورانی بزرگوں کا تعلق عالم غیب  
ہوتا تھا۔ "دستور السالکین" میں حضرت بایاد اؤخذ کیؓ اس بات کی تصدیق کرتے  
ہیں کہ مخدوم پاکؓ کے ساتھ ہمیشہ عالم غیب سے کئی نورانی بزرگ رہا کرتے

اللہ حضرت شیخ احمد چاگلی۔ رسالہ سلطانیہ برگ ۶ الف تا ۱۵ الف مخطوط  
CC-0. Kashmir Treasures Collection Srinagar. Digitized by eGangotri

رسالہ سلطانیہ نے ۹۸۷ھ میں مرتب ہوا ہے یعنی یہ رسالہ اُس وقت مرتب ہوا ہے کہ جب حضرت سلطان العارفین "بقیدِ حیات" تھے۔ اس لحاظ سے قوی امکان ہے کہ یہ رسالہ انہی نظریوں سے گزر چکا ہو گا۔

اس رسالے کے بہت سے فلسفی نسخے کشمیر اور کشمیر سے باہر کے کتب خانوں میں موجود ہیں۔ اس رسالے کا ایک دیدہ زیب مخطوط آجکل جموں و کشمیر کا پھر اکادمی نیگر کے کتب خانہ مخطوطات میں زیر شمارہ ۳۴۳ م خط نسخ محفوظ ہے۔ اس نسخے کی تباہ۔

۹۸۷ھ میں ہوئی ہے۔ لیکن اس میں کاتب کا نام درج نہیں۔ اس کتاب کا ایک اور نسخہ محمد تحقیق و اشاعت سر نیگر کشمیر لوئیور سٹی میں سمجھی ۵۰۲۵ نمبر کے تحت موجود ہے۔ یہ خط نستعلیق میں ہے۔ اسیں سنتایت اور کاتب کا نام درج نہیں۔ نسخہ کی قدامت، اسکے جوہر اور کاغذ کی ساخت سے ایسا محسوس ہوتا ہے کہ یہ نسخہ بارہویں صدی ہجری میں لکھا گیا ہو گا۔

حضرت مخدوم پاکؒ کے سات خلیفولنے اتنے احوال و مکاشفات پر مختلف رسالے لکھے ہیں۔ ان رسالوں میں حضرت شیخ احمدؒ کے رسالے کوئی جدا ہمیت حاصل ہے کیونکہ یہ رسالہ "دستور السالکین" کے بعد ہی تحریر ہوا ہے۔ اوپر شرود ہونے کے نتیجے مخدوم پاکؒ کے اکثر مریدوں اور خلفاء کی نظروں سے گزر چکا ہے بلکہ اگر دیکھا جائے تو حضرت سلطان العارفینؒ کے دوسرے خلفاء نے اسی رسالے کی تقلید میں اپنے رسالے قلمبند کئے ہیں۔

لہ حضرت بابا داؤد خاکیؒ دستور السالکین اردو ترجمہ حرز المحبین

رسالہ سلطانیہ میں مولوی صاحبؒ کا اسلوب نگارش سادھے ہے۔ اس میں شک نہیں کہ یہ رسالہ صرف چوبیس اور اق پر مشتمل ہے لیکن یہ رسالہ کمی الحاظ سے اہمیت کا حامل ہے۔ اس کی فارسی نشر سادہ نویسی کا ایک اعلیٰ نمونہ ہے۔ اگرچہ بعض جگہوں پر اسمیں عربی عبارات بھی درج ہوتیں ہیں لیکن وہ عبارات اصل فارسی مطلب کی وضاحت یا اسکے دلائل پیش کرنے کی ضمومی میں درج ہوتیں ہیں۔ رسالے میں غیر مزود کی صناعات یا پیغمبرؐ الفاظ یا تیچ پر بیچ مفہوم و مطالب سے اجتناب کیا گیا ہے۔

حضرت شیخ احمدؐ حضرت مخدوم پاکؐ کے ایک صاحب واقعات ہریدہوگوئے ہیں۔ انہوں نے رسالہ سلطانیہ میں اپنے مرشد سے متعلق جو کچھ بھی لکھا ہے وہ اول درجے کا آخذ قرار دیا جاسکتا ہے۔ چونکہ حضرت مخدومؐ کے تربیت یافتہ تھے اس لئے خود بھی ایک پیشواؤر ولی کامل تھے۔ وہ صاحب کشف و کرامات بزرگ تھے حضرت مخدومؐ نے انہیں علاقہ چاگل میں تبلیغ دین کا اہم فریضہ انجام دینے کے لئے مقرر فرمایا تھا۔ شیخ صاحبؐ جب تک زندہ تھے تو اسی علاقے کے عام لوگوں کی تربیت کرتے رہے حتیٰ کہ انہوں نے اسی علاقہ چاگل میں دائی اجل کو لیکر کھما اور میہنی پر مدفن نہوئے۔ چاگل میں ان کی زیارت آج بھی مرتع عام و خاص ہے۔



مرغوب بانہالی

## حضرت سید محمد امین اوسیؒ

بجود ہوئی صدی عیسوی کے دوران تسلیع دین مبین کے عظیم مقاصد کی تکمیل کے لئے جن سعاداتِ کرام نے حضرت میر سید علی ہمدانی یا ان کے فرزند حضرت میر محمد ہمدانیؒ کے ترتیب دیتے ہوتے کاروان میں شامل ہو کر کشمیر کا رُخ کیا اور محیرت کے یک گونہ تجربے کی سعادت حاصل کرنے کے لئے کئی کمی کی برسوں کیلئے اپنے اہل و عیال کو حضور کراپنی تمام توصلاتیوں کو خدمتِ اسلام والملین کیلئے وقف کیا ان میں سفرِ ہست و سلطائی شیائی سعادات تھے۔ انہی سعادات میں سے بعض کو ہمدانی، بعض کو خراسانی، بعض کو بیہقی اور بعض کو بلخی جسی نسبتوں سے یاد کیا جاتا ہے۔ ایسے ہی صفتِ اول کے کشمیر نواز سعادات میں سید حسین اور ان کے برادر سید محمود بھی شامل تھے جو خراسان کے بیہق نامی علاقے کی نسبت سے اپنے مریدوں میں بیہقی سعادات کھلائے۔ البتہ جب سلطان سکندر کے عہدِ حکومت میں (۱۳۸۹ء تا ۱۴۱۳ء) کے دوران سرپریگر نو شہر میں ایک بڑے علمی اور دینی ادارے کا قیام عمل میں آیا اور اس میں جن چون کرا ریاب علم فضل کی

تقریبی ہوئی تو اولین درجے کے اساتذہ میں سید حسین بھقی بھی شامل ہو گئے۔ ان کو منطقی میں خاص فضیلت حاصل بھقی اس لئے جلد ہی سید حسین منطقی نام سے مشہور ہو گئے۔ ان کے سلسلے بھائی سید محمود بدستور بھقی نام سے ہی معروف رہے۔ خاص طور پر جب سلطان سکندر نے موصوف کو اپنا سمبندھ بنا لایا جسی جب اُس نے بڑی تمناؤں کے ساتھ سید محمود کی دختر نیک اختر کی خواستگاری اپنے دوسرے نمبر کے چھٹیتے بیٹے شاہی خان کیلئے کی تو بھقی سادات کے اشروع سوندھ میں بہت زیادہ اضافہ ہو گیا۔ کیونکہ بعد میں وہی شاہی خان سلطان زین العابدین بڈشاہ کہلنا کر شمیر کا ایک مشائی حکمران قرار دیا اور اس کی وہی اہلیہ ملکہ کشمیر کی حیثیت سے بھقی بیگم کہلانی۔ تاریخوں میں یہ بات درج ہے کہ شادی کرنے کے بعد سلطان زین العابدین کو عرصہ دراز تک کوئی اولاد نہ ہوتی جس کے سبب وہ اور بھقی بیگم ول ملوں سے رہتے تھے۔ اسی پس منظر میں اپنی رفیقة حیات کی نفیات کو لمخوض رکھ کر بڈشاہ نے اس کے میکے والوں کی طرف رجوع کیا اور اس کے مشق چاچا سے ملکہ کی ول بھلانی کی درخواست کچھ اس خلوص اور لجاجت سے کی کہ سید حسین بھقی (منطقی) نے اپنانوہ ولود (سید محمد امین) فوراً بڈشاہ کی گود میں ڈال دیا۔ بڈشاہ نے پہلے ہی تقاضا پر اس بے تکلفی سے عطا ہونے والے بچے کو ارمنان مُسْرَت اور غمت عظیم سمجھ کر نہ صرف گلے لگایا بلکہ اس کو اپنی گود میں اٹھا کر (کسی خادم کو حوالہ کئے بغیر) تیز قدموں کے ساتھ اپنے حرم خانے کا رخ کیا اور دلی مبارکباد کرتے ہوئے اس بچے کو اپنی بیگم کی گود میں ڈال دیا۔ پھر کیا تھا شاہی جوڑے کی سونی سونی ازدواجی میں ایک پرکریہ بھرا رکھتی بھی بدولت یہی بھکری نے

کچھ عرصہ بعد اپنے میاں کو دوسری شادی کرنے کی اجازت بھی دئی اور خود وہ اس خدا داد فرزندِ سعید کی پروردش و تربیت کی فکر میں منہماں رہیں۔

بعد میں یہی سعادت کا یہی چشم و چڑاغ اور سلطان زین العابدین بڑشاہ بیہقی میگم کا یہی پروردہ بچہ میر محمد امین منطقی، سید محمد امین اوسی یہی اور یا با میر ولی کشمیری جیسے پیار بھرے ناموں سے لوگوں میں مشہور ہو جاتا ہے سلطان زین العابدین کے لمبے عہد حکومت (۱۴۲۰ء تا ۱۴۲۷ء) کے دوران اس مادرزاد ولی کامل اور اہل بصیرت شاعر کی شخصیت کے کمی باکمال پہلو منظرِ عام پر آجائے ہیں۔ بہارستان شاہی میں اس جانب واضح اشارہ کیا گیا ہے کہ جب بڑشاہ کی درخواست پر سید حسین منطقی نے اپنی بھتیجی کی دلبوتوں کے لئے اپنے سب سے پھوٹے لختِ بُکر کو اس کی آغوش میں ڈالایا تو فرطِ انیباط اور فرطِ محبت سے اس میں مادرانہ شفقت اس قدر بیدار ہو گئی کہ ایک حقیقی ماں کی طرح اس کی چھاتی سے دودھ کی نہریں جاری ہو گئیں۔ البتہ بہارستان میں جہاں والد کا نام بابا حسن منطقی ظاہر کیا گیا ہے وہاں سید محمد امین کا نام بھی صرف میر ولیں ظاہر کیا گیا ہے اور دونوں باپ بیٹے کو بابا حاجی ادھم سے روحانی فیض ملنے کا ذکر ان الفاظ میں کیا گیا ہے۔

”از ان جمله است بابا حاجی ادھم که از ولایت بلخ آمدہ“

بود و جماعتے از مریدان و ملازمان ہمراہ داشت و بابا حسن منطقی

کہ پدرِ میر ولیں بود و در مزارِ سلاطین مدفن است از جملہ مریدان

بابا حاجی ادھم است۔“

آگے چل کر میر ولیں کے صاحبِ کمال عالم و شمار اور وہ بنے کے بارے

میں لکھا گیا ہے :

” وہرچہ علوم و فضائل پیدا کردا ز تربیت سلطان ”

زین العابدین داشت و ہرچہ از درویشی و مجددیت  
داشت از ارش پدر و صحبت بابا حاجی ادھم داشت ”

گویا بڈشاہ نے میر ولیس کو پدرانہ شفقت دینے کے ساتھ ساتھ دیگر امور میں بحثیت اُستاد بھی اہم رول ادا کیا تھا اور گویا میر ولیس کی ذمہنی و روحانی تربیت میں اُن کے والد بزرگوار کی وراثت کے علاوہ بابا حاجی ادھم کی صحیت کا بہت زیادہ ذخیر تھا۔ یہ بات بھی یاد رہے کہ شمیر کے دوسرے تذکروں میں میر حسین منطقی کے فرزند کا نام حسن منطقی ظاہر کیا گیا ہے اور بھی وہ بزرگ سید حسن منطقی ہیں جو اونتی پورہ کی مشہور نیارت گاہ میں مدفن ہیں جہاں آج بھی راہ چلتے مسافر گاڑلیوں کو روکا کر سالانہ لاکھوں کا تذکرہ پیش کرتے رہتے ہیں۔ اگرچہ بڈشاہ اور بزرگ بیگم نے اپنے پسر پر ورده کی پروردش بڑے ناز و نعمت سے کرنے کے دوران اس کو وارث تخت و تاج بنانے کے ارادے بھی بالذہ نئے تھے خاص طور پر بڈشاہ کا دوسرا نکاح اور اولاد نرینہ ہونے سے پہلے۔ یکن اللہ تعالیٰ کو کچھ اور ہی مطلوب تھا۔ وہ میر ولیس کو کسی اور ہی سلطنت کی تاجداری کے لئے تیار کرنا چاہتا تھا۔ چنانچہ میر ولیس نے بڑے ہو کر سلطنت کے کاموں میں کوئی دلچسپی ظاہر نہ کی اور لیوں بڑے ہوتے ہی اکثر گہری سورج میں ڈوبی رہنے والی اُس کی طبیعت کے جو ہر بڈشاہ پر بھی کھلتے لگے۔ ہر وقت روحانی اسرار و روزگار کی طرف مائل رہنے والی اُس کی طبیعت کا رُخ بدینے کیلئے بڈشاہ نے اُنہی کو تاجداری کی طرف مائل کرنے کے کمی اقدام کئے جنکی تفصیل

تذکروں میں موجود ہے۔ ملا خلیل مرجان پوری نے اپنی تاریخِ کشمیر کے صفحہ ۵۲  
پر بدرشاہ کی دلی تمنا کا ذکر ان الفاظ میں کیا ہے :

”وَرِصْدٌ وَرِبَيْشٌ أَفَادُهُ۔ بَنَاهُ بِرِكَمَالٍ عَقْلٍ وَكِيَاسْتٍ

خواستہ بود کہ امورِ حکمت را با آن جناب سپارو۔“

سیاست اور سلطنت کی طرف متوجہ نہ ہونے والے میر ولیں نے اپنی تمام تر توجہ  
تقویتِ ایمان اور حصول عرقان کیلئے وقف کر دی تھی۔ چنانچہ وہ حضرت  
اویس قرنیؒ اور حضرت شیخ العالم شیخ نور الدین کشمیری کی طرح رسول اکرم صلی  
اللہ علیہ وسلم سے برآ راست فیض پانے کی تمناؤں میں غرق رہتے تھے اور اس  
غیبی رہبری کے متلاشی رہتے تھے جس کی طرف بعد کے ایک بالکمال روحانی رہرو  
بابا داؤد خاکیؒ نے اپنے قصیدہ لامیہ میں یوں اشارہ کیا ہے

ہر کہ را از غیب روح رہبری پیدا شود  
او اویسی باشد اندر اصطلاح اس تو خصال  
بود اویسی ایں چنیں بعض شیوخ نقشبند  
دیدم ایں مکتوب درتصیف شیخ خوش مقال  
ریشیان ایس دیار اکثر اویسی بود اندر  
چشم عبرت بین شناسرا بود از حق اکتحال

سید امین منطقی کے اویسی بن جانے کے سلسلے میں حاجی محمد الدین مسکین  
کی تاریخ کبیر کے اس آقا بس سے بھی صرف نظر نہیں کیا جاسکتا جس میں ہیر  
ولیں کا ذکر کرتے ہوتے لکھا گیا ہے :

”تَعْلِيمُ قُرْآنٍ وَ اسْتِفَادَةُ عَلَمٍ ظَاهِرٍ اِذْ يَا حاجِي او هم نعموده“

... درا بتدار ازار و ارح شریف انبیاء و اولیاء استفاده می نمود. بعد آن در خدمت حضرت خواجه ہلal نقشبندی آداب طریقت و سلوک معرفت آموخته چرا غ خاطر افروخت لپس در موضع اشتم (سوئے واری) بکرتی بسیار خلوت ہا کشیده ہے۔

شہر سرینگر کی رنقوں سے اور شورشوں سے بھاگ کر سوئے واری جیسے دور مقام پر جا کر سکوت اور یکسیوئی ڈھونڈھنے کا ارادہ میر ولیس کے اس مشہور ترجیع بند میں بھی منعکس ہوا ہے جس میں اپنے ارادہ ترک دنیا کا سیاق و ساق یوں ابھارا گیا ہے۔  
 بعد ازیں ولیس ترک گفت شنود کوچ کوہ و عبادتِ معبد  
 یہ بات قرین قیاس ہے کہ بدرشاہ جیسے عظیم و فہیم بادشاہ کے ساتھ زندگی کے بعض نازک اور اہم مسائل پر بحث کرنے اور مذکورہ بزرگوں سے علم و فضل کا حصہ حاصل کرنے کے بعد میر ولیس کی طبیعت میں پوشیدہ شاعری کا جو هر گھنی کر سامنے آنے پر مجبور ہو گیا ہوگا۔ اگرچہ ان کی طبع آزمائی شروع ہونے کی بات پوری قطعیت کے ساتھ نشاندہی میں نہیں لائی جاسکتی اور نہ شاعری میں رہے ان کے اُستاد کا نام لیا جاسکتا ہے۔ تاہم یہی کیا کم ہے کہ ان کے چاچا سید محمود بھی اعلیٰ پایہ کے شاعر تھے اور خود سلطان زین العابدین قطب /قطبی عمدہ فارسی اشعار کہتے تھے۔ شیخ عبدالواہب نوری نے فتحات کبر ویر میں میر ولیس کے شاعرانہ درد و سوز کو مولانا رومی کے اس درد و سوز کے قریب قرار دیا ہے جس کے تحت اُس نے غزلیاتِ شور انگیزِ شمس تبریزی تخلیق کی ہیں۔ چنانچہ لکھا ہے:

”میر سید محمد امین (مانند شیخ ابوالقاسم گرگانی) درا بدلائی

حال اوس افسک، وہ ماشتنہ واز کش شفافاً بجنالی

در حضرت اُسیں قریٰ مشغوف و مستغرق بودہ کہ وجودِ خود را در  
 آنحضرت (اویس) مخوازدہ ایشان رادر خود مشاہدہ مے نمود  
 والہذا تخلص خود اُسیں نمودند۔ چنانچہ مولانا جلال الدین رومی  
 ہنگام غلبة فنا فی الشیخ از آئینہ جسم روح شیخ شمس الدین تبریز  
 قدس سرہ دیدہ دریک دیوانی بجائے تخلص خود نام مرشد  
 آور دہ الحال بدیوان شمس الدین تبریز مشہور است۔

عبدالوہاب نوری نے اس بات کو بھی قرین قیاس بنادیا ہے کہ میر اُسیں  
 پر اظکین کے زمانے سے ہی شاعرانہ اور صوفیانہ کیف و سرور چھایا رہتا تھا اور  
 اپنے واردات قلبی ابتداء سے ہی اس کو عارفانہ انہما پر ابھارتے رہتے تھے اور  
 اسی کیف و سرور کے عالم میں انہیں مال و دولت دنیا سے عدم و حضی و کھانی طریقی  
 تھی۔ اس ضمن میں فتحات کبرویہ کے یہ الفاظ قابل توجہ ہیں:  
 ”از آنجا کہ سر ایشان ہوائی سیر فضائی عالم معنوی بود۔“

ذالقہ تھلاؤت مال و جاہ ولذات صوری نہی یافت۔“  
 محمد الدین فوق نے فارسی تذکروں کی ایسی ہی عبارات کا استفادہ کر کے  
 تاریخِ بدشا ہی میں لکھا ہے۔

”لیکن شاہزادہ تعلیم و تربیت حاصل کرنے کے باوجود محمد امین  
 (اویس) تصوف کی طرف زیادہ مائل تھا۔ وہ امورِ مملکت سے  
 بالکل وحی و حضی نہ رکھتا تھا۔۔۔ مگر قدرت چونکہ اس بچے سے  
 دنیا کی تصوف آباد کرنا چاہتی تھی۔ اس لئے بہت سی کوششوں  
 کے باوجود اُس ہونہا اور زیریک مگر صوفی منشی بچے نے

امورِ سلطنت کی طرف مطلق توجہ نہ کی ”

اپنے مرشد بابا ادھم کی طرح امورِ سلطنت سے اپنی بے رخصتی کا عمدہ نقشہ میر ویس  
نے یوں پیش کیا ہے۔ اللہ سے مخاطب ہو کر ہے

زما سوای تو آنانکہ فارغ الباب اند

بے عالمی نہ فروشندر ذوقِ تنهائی

میر ویس کے انہمار میں کشمیر کے روحاںی مرشد حضرت میر سید علی ہمدانی المختص  
علائی کے اس شعر کی صدرا تے بازگشت صاف سنائی دیتا ہے جس میں اسی طرح  
سے اللہ تبارک و تعالیٰ سے مخاطب ہو کر کہا گیا ہے ہے

اے گرفتار ان عشقت فارغ ازمالِ مثال

والہان حضرت را از خود و جنت ملال

اپنے سوزِ ارز و منڈی کو شاہی دربار کی رنگ لیوں کے بھینٹ پڑھنے سے بچانے  
کے لئے میر ویس نے جس قلبی مضبوطی کا ثبوت دیا ہے اس کے ناطے سے کتنی کرتین  
تذکروں میں درج کر لی گئی ہیں۔ جن میں سے ایک یہ بھی ہے کہ سونہ واری (اشم) کے  
مقصل جھیل ڈل میں کشتو سواری کا جو جلوس بادشاہ نے زینہ ڈب یا خرم آباد  
نام کی یادگار عمارتِ مکمل ہونے کی تقریب کے سلسلے میں نکلوایا تھا۔ اس کے رنگ  
میں بھنگ مل گئی تھی۔ جب شہزادے (ویس) نے پانی میں چھلانگ لگادی اور  
سب لوگ اس کے ڈوبنے کے غم میں مبتلا ہو گئے تھے۔ لیکن جلد ہی ان کو تباہیا  
گیا تھا کہ میر ویس جھیل کے اس پارکارے پر میٹھے ہیں اور اپنے کپڑوں کو سی نہیں  
ہیں جو گیلے نہیں ہوتے۔ غرقابی کی اس گھری میں جو کچھ بادشاہ پر، امیروں، وزروں  
اور غواصوں مالا جوں پر بنتی اور بھر جو حجتِ النبی نہ کئی اسکلایب منظر نامہ

مریاض الاسلام کے مصنف عبد الوہاب شافعی نے یوں پیش کیا ہے :

|                           |                          |
|---------------------------|--------------------------|
| بھیرت بماندند شاہ و وزیر  | دویدندر لکیبار سوی امیر  |
| تبسم کنان میر ولیں شہید   | بغز مود بادشاہ عشرت نوید |
| ک کار خدا ہست کار دگر     | حق باش راضی سخن محضر     |
| پھو با جبر وحدت شوی آشنا  | خدا یاور تُست نے نا خدا  |
| پس آن میر ولیں حقیقت گزین | سلطان بکشی شدہ ہم شین    |
| شد منزوی باز آن حق پرست   | کمر حیث در طاعت حق بست   |

اس کرامت کے وقوع پذیر ہونے کے بعد جہاں بڈشاہ نے میر ولیں کی کی رغبت دنیا کی امور کی طرف پھینے کی ہے ایک کوشش ترک کروی وہاں اپنے پروردہ کی شفقت کو دوسرا ڈھنگ سے برتوئے کار لا کر اسم (پرگۂ محمود آباد) میں سید ہلal نقشبندی کی خالقاہ کے متصل ایک اور عمدہ خالقاہ تعمیر کرائی جس میں میر ولیں کو ذکر و فکر کے لئے حسب خواہش خلوت اور کیسوئی میسر آگئی۔ خالقاہ کے بعض مصارف کی کفالت کے علاوہ شاہی حکم کے تحت ایک ایسے صاحب حال در بیان کی تقریبی بھی عمل میں لائی گئی جو میر ولیں کے روحانی مشاغل میں کسی کو مخل ہونے کی اجازت نہ دیتا تھا۔ کہتے ہیں جب میر ولیں استغراق میں محو عبادت ہوتا تھا تو در بیان ملنے کے لئے آتے ہوئے لوگوں سے "میر بآخذ است" کہہ دیتا اور مخل ہونے سے ممانعت کرتا تھا۔ البتہ جب اندر میر ولیں کو قدرے فارغ پاتا تو اجازت کی بات یوں کہہ دیتا "میر بآخذ و بآخود است" اس کا مطلب یہ ہوتا تھا کہ زائرین کے لئے باریابی پانے کا وقت ہے۔ خالقاہ اشتم میں یہ سلسلہ ایک عرصہ تک جاری رہا لیکن زندگی کے آخری ایام میں میر ولیں سر سنگر شہر میں آگ کو ہواں

(ہماری پرست) کے دامن میں جاگزین ہوئے اور کچھ ہی دیر بعد اپنے آبائی گھر کے پڑوس میں خانقاہ عالیٰ کدل میں شہید ہوتے تک قیام پذیر رہے جس کی تفضیل "سرار الاخیار" میں درج ہے۔ البتہ محمد الدین فوق نے بعض ویگر شواہد کی بنیاد پر یہ عندریہ پیش کیا ہے کہ شہادت کے وقت میر ویس محلہ نو شہرہ میں قیام پذیر تھے بلا خطا کیجئے ان کی تاریخ بڈشاہی کا یہ اقتباس :

"جب (بڈشاہ کے فرزند حیدر کی چودہ ماہ پر مشتمل حکومت کے بعد ۱۳۸۱ء میں اس کا بیٹا یعنی بڈشاہ کاپوتا) حسن شاہ باشاہ بناتوسادات یہقی میں سے ایک سید حسین (ان کو سید میر بھی کہتے تھے) کو وزارت کا عہدہ ملا۔ اما کشمیر نے اس غیر ملکی کی اطاعت سے انکار کیا۔ چنانچہ ایک شورش عظیم بپا ہو گئی ... سید میر ویسی ... کے والدین بھی پونکہ یہقی سید تھے اس لئے مخالفوں نے ان پر بھی اہل فتنہ و فساد کو مشورے دینے کا الزام لگایا۔ حالانکہ ان بالوں سے آپ کا کوئی تعلق نہ تھا۔ اُس زمانے میں سید میر اویسی سادات کی ایک جماعت کے ساتھ محلہ نو شہرہ میں رہتے تھے۔ اشرار کی جماعت رات کے وقت آپ کے ہجڑے میں گھس گئی اور اپنی طرف سے اُن کو (اُن کے چودہ ساتھیوں سمیت) شہید کر کے جلی گئی۔ لیکن (نیم سبل) میر ویسی میں ابھی جان باقی تھی۔ چنانچہ آپ نے اُسی حال میں اپنے قوت ایمان کا مظاہرہ کرتے ہوئے پنڈ شہر جستہ کیئے جن میں سے یہ موجودہ کرہم تک منحصر ہیں ہے

منم آن رِندِ جہاں گردو میجا نفے  
 کہ من ایں ہر دو جہاں رانہ شمارم ہے خسے  
 اگر از عشق توام سر برود گو برود  
 ہر گزاں سر نہاں تو نگویم ہے کسے

○  
 من فارغم ز مصلحتِ اہلِ روزگار  
 مے دان لیقین کشتنی من بود بے گناہ

اکنون بیا و شعر بخوان بر مزارِ من

تا روے ظامانِ شکر شود سیاہ ”

فوق کے مقابلے میں شائق نے میر ویس کی مندرجہ بالا دو رباعیوں کا صحیح  
 متن پیش کیا ہے اور پیشتر کا اندر اج ہونے کے ناطے بھی وہی متن مقدم ہے  
 خاص طور پر دوسری رباعی میں فوق کے ”بود بے گناہ“ کے برعکس شائق کا ہست  
 بے گناہ“ لکھنا موقع کی نزاکت کے ساتھ زیادہ مناسبت رکھتا ہے۔ قتل کے  
 فوراً بعد احصیت معلوم کرنے والوں کے لئے دوسرے شعر میں ”اکنون بیا“ کا ذایع  
 اختیار کرنے کے ناطے سے بھی اس دوسرے شعر کے آخر میں ”روے“ کے ساتھ  
 فوق کے ”شود سیاہ“ کے برعکس دیدہ مری اور شائق کا ”شود سیاہ“ لکھنا محاورے کے  
 اعتبار سے زیادہ مناسب معلوم ہوتا ہے۔ ہر چند کہ بشری عقل کے لئے قتل ہونے

---

لئے جہاں گرد اصطلاح کا استعمال بڑا معنی خیز ہے اور میر ویس کی اس جہاںگردی  
 کی طرف واضح اشارہ ہے جس کو پیشتر تذکروں میں یکسر نظر انداز کیا گیا ہے۔ حالانکہ میر ویس  
 کا کشمیر سے باہر جانا اور لاہور کے علاوہ پنجاب کے دوسرے علاقوں میں گھومنا ایک  
 دلچسپِ موضع ہے۔

کے بعد ایسے اشعار کہہ سکنا قابل یا ورنہ میں لیکن کرامات کو مطلوبہ بصیرت پیدا کر کے  
کراماتی ناظر میں ہی پر کھنپتا ہے شاید اسی لئے مولانا رومی نے بھی ارشاد فرمایا ہے  
پس قیامت شو قیامت را بیس

ویدنِ ہر چیز را شرط است ایں

مورخ حسن نے اسلام اخیار میں شواہد کا حوالہ دیتے بغیر اس ضمن میں دو بالوں کی  
اضافی تشهیر کی ہے۔ ایک یہ کہ حضرت میر ویس نے قاتلوں کے نو شہر میں حملہ اور ہونے  
کے بعد یاد و سرے الفاظ میں مرکٹ جانے کے بعد پیدا ہل سفر ط کر کے اپنے آپ  
کو خانقاہ عالیٰ کدل تک پہنچایا اور خانقاہ کی دیواروں پر مندرجہ بیالا دُور بیاعیاں اپنے  
خون سے لکھیں۔ مورخ حسن کے الفاظ ملاحظہ کیجئے :

”جسدِ مبارکِ ایشانِ مُحَرَّجِ کنائیِ نند و حضرتِ میر فگار و  
خوبیار دو عالیٰ کدل آمدہ جانِ بحقیٰ تسلیم نمودند۔ پیش از وفات  
این دُور بیاعی برویوار حُجَّہ از خون خود نوشته گذاشتند۔“

شہادت پانے کے وقت حضرت میر ویس کی عمر کیا تھی اس کا صحیح اندازہ  
لکھنا آپ کی تاریخ ولادت کی عدمِ دستیابی کے سبب مشکل ہے البتہ سالِ شہادت  
889ھ ہے اور یومِ شہادت اس سال کے ذی قعده مہینے کی آخری تاریخ۔ آپ کے  
سال وفات کو نظم کرنے والوں نے کمال ارادتمندی سے بڑی غور طلب ترکیبیں  
 وضع کی ہیں مثلاً ”شہیدِ کشیر، شہیدِ شرع، شہیدِ عرش اور مخدومِ واصلین اسِ ضمن  
میں اچنڈ شعروالوں کے ساتھ درج کئے جاتے ہیں۔“

میر سعد اللہ شاہ آبادی نے باغِ سیمان میں لکھا ہے  
مرتبا نہ جعلہ روتہ میراست ممالیٰ صلش شہیدِ کشیر مفت

عبد الوہاب شاائق نے ریاض الاسلام میں لکھا ہے مہ  
 شہید ارکٹشیر سازی قرین بود سالِ روزِ شہادت ہمیں  
 بابا داؤد مشکوati نے ملا احمد رادی کے حوالے سے اسرار الابرار میں لکھا ہے مہ  
 رفت از جہان فانی بیرون چو میر ولی  
 گفتند سال و صلش مخدوم واصلین بود  
 خواجہ محمد اعظم دیدہ مری نے آپ کے تینیں خراج عقیدت پیش کرتے ہوئے جو میں  
 شعرواقعاتِ کشمیر میں درج کئے ہیں اُس میں بھی کئی دلچسپ تراکیب وضع کی گئی ہیں  
 ان میں سے فقط ایک شعر پیش کیا جاتا ہے مہ  
 اے گلِ بارغِ کرامت اے دُربِ دریائے وجود  
 شاہدِ زخم شہادت، شاہِ اقلیم سجود  
 کشمیر کے علائی، صرفی، جبی، فانی، غنی اور توفیق جیسے ممتاز فارسی گو  
 شعرا میں شامل بابا میر ولیں کا دستیاب کلام بڑی پختہ کاری کا آئینہ دار ہے صنفوں  
 کے اعتبار سے ان کے ہاں ریاضی اور ترجیح بند کے علاوہ غزلیات کی تخلیق بھی عروج  
 پر محسوس ہوتی ہے۔ ملاحظہ فرمائیے ان کے تغُزل کے یہ چند نمونے مہ  
 گناہِ ما ز عدم گرنیامدے بہ وجود  
 وجودِ عفو تو در عالم عدم مے بود

○

اگرچہ جبل عالم غلامت ہست اے شوخ  
 چو ولیں منطقی در قرمنہا نیابی باز

صورتِ قبرم ز بعدِ مرگ ویران خوشتراست  
نامُرادے ہمچون باخاک یکسان خوشتراست

اگرچہ میر ویس کے کلام کا بیشتر حصہ تلف ہو گیا ہے پھر بھی دستیاب اشعار میں  
سے مشتبہ نوتہ از خروارے کے طور پر اُن کی شیرین زبانی و روانی اور ان کی معرفت  
و بصیرت کا تعارف پیش کرنے کی غرض سے ایک ترجیح بند کے چند شعر بھی یہاں پر  
درج کئے جاتے ہیں ۔

|                             |                             |
|-----------------------------|-----------------------------|
| غاشقان ہمتے کہ کرم ساز      | رخت بر ستم از مقام نیاز     |
| غارفان رحمتے ز راهِ کرم     | کندارم بجز شما ہمراز        |
| واصلان جذبه ز عینِ رضا      | تا شوم با شما دے و ماز      |
| حاضران التماں تلکبیرے       | که رہ سخت و منزیلست دراز    |
| راہِ صدق و صفا گرفتم پیش    | میل مہرو و فا نمودم باز     |
| از مخالف ہمے کنم آہنگ       | تارسم با نوازِ راهِ حجاز    |
| ہمچو شمعِ ز جمع ولداران     | میروم با مزار سوز و گداز    |
| مرکبم ہمت است و عشق دیل     | ہمِ آہ و نالہ ام دیاز       |
| پار سجران و کارِ درد و فراق | کارِ خون خوردم شبی فوارز    |
| خاک پای شمایم اے زینان      | چونکہ گردید بامن ایں آغاز   |
| شمہ میکنم بہ بندِ انیر      | از مقاماتِ خوشنی ابراز      |
| حالیا چوں طریق دپی است      | کرم اطتاب قصہ را ایجاد      |
| چونکہ ایں منزلِ اقامۃ ثبت   | گوئیا میکنم ہمیں آوارز      |
|                             | بعد ازیں ویس ترک کفت و شنود |

اس ترجیح بند کے اگلے حصے میں نہ صرف یہ کہ مولانا رومی کی مشنوی معنوی  
کے چودہ کلیدی اشعار میں علمتی انداز میں بیان کئے گئے نکات کی بار آفرینی دلش  
انداز میں کی گئی ہے اور کُل شیئی پر جمع الی اصلہ کے روحانی تفاصیل  
کو روشن بنایا گیا ہے۔ بلکہ دنیا کی بے شباتی اور حقیقی فلاح و نجات کی صورت گری  
سے متعلق بھی فکارانہ تقاضے پورے کئے گئے ہیں ہے

من کہ در اصل بوده آم عنقا      قلمہ قاف داشتم ملجا  
ای زمان زمیں به اصل خوش شوم      کہ پر اصلت مر جع اشیام  
کنج وحدت قرار گاہ منست      زانکہ کنج است کنج راما دی  
آمدہ بر طریق مہمانے      پنج روزے بریں پنج سرا  
میزبانان دیر را دیدم      ہر یکے خود لسان اثر در ط  
نوش ندہند غیر شیش بکس      بے سم ذل نوالہ حلوا  
پھول بدیدم برلا معنی نیست      بادل خستہ گفتہم اے شیدا  
کاب حیوان کس نازم نوش      گر ببیرم برخ استقامہ  
کنج مقصود کامنات منم      بر درت گرفتادہ ام جو گدا  
بالوام اتحاد روحانیت      چھوں بدیدی مراز خوش بجا  
خیر بادے بگفتہم و رفتہم      گر کنڈ بخت یاوری بخدا  
کروہ ام عہد و لبستہ ام پیان      کہ بتوفیق اینہ دانا  
بعد ازیں ولیں ترک گفت و شنود  
کنج کوہ و عبادت معبود

اس بند کے سطر مصغع کو عظیم فلک کا شعلہ کے میان میں اتفاق آئی اشتادات

کی روشتی میں زیر بحث لاکر اسرارِ حیات اور معارفِ روح پر ایک ضخیم کتاب  
 لکھی جا سکتی ہے لیکن وقت کی کمی کو ملحوظ رکھ کر ہم اس عظیم (روحانی شخصیت  
 کے مالک) شاعر میر ولیس پر کسی گمنام عقیدتکنند کی ارادت مندی کے چند بھول  
 نچھا ورکرنے پر ہی اتفاق کریں گے جو ”واقعاتِ کشمیر“ سے لئے گئے ہیں ہے  
 او ولی از رو اویں شدہ خبر از پیر واز بخوان دارم  
 بے زن و بے ولد پوچھی بود یاد از پیر باستان دارم  
 فاضل وقت بود و عارف دیر  
 ای سخن ہم ز تر جان دارم



شوكت حسین کینگ \*

# حضرت حافظ ملا محمد بصیر

حضرت بانی اسلام فی الاشیم شاہ بھدانؒ کی بدولت کشمیر نہ صرف دارالاسلام  
بن گیا بلکہ دارالعلم بھی — وہ دارالعلم جس کا شہرہ نہ صرف برصغیر میں بلکہ اس سے  
باہر بھی تھا اور شاعر مشرق علامہ اقبالؒ نے ”جاوید نامہ“ میں یہ شعر تحریر کرتے ہوتے  
اسی بات کی جانب اشارہ کیا ہے

خط را آن شاہ دریا آستین  
دار علم و صنعت و تہذیب دیں

آپ خود بھی بحرالعلوم تھے اور آپ کے صاحبزادہ محترم حضرت میر سید محمد بھدانؒ بھی  
مُستند عالمِ دین تھے اور ان دونوں حضرات کے ساتھ جو ساداتِ کرام تشریف لائے  
تھے انہوں نے یہاں مختلف علوم و فنون کی دارغ بیل طالی۔ چنانچہ قلیل مدت  
میں یہاں علماءِ کرام کا وہ کارواں وجود میں آگیا جس سے تمام عالم فیضیاب ہوا۔  
لہ کشمیر میں عربی علوم کی اشاعت اور عربی شعرو ادب کی تاریخ سے متعلق فزید  
تفصیلات کے لئے ملاحظہ ہوں کشمیر میں عربی شعرو ادب کی تاریخ اور اسلامی ثقافت (باقی اکٹھنے پر)

ان علماء کرام و مدرسین عظام میں جس عالمِ دین کا نام سرفہرست ہے وہ حضرت علام حافظ ملا محمد بصیر خنہ بھونی رحمۃ اللہ علیہ ہیں۔ ان کے بارے میں بخاری صاحب رقم طراز ہیں :

”یہاں صرف عربیت خاص طور پر علوم آلیہ جیسے صرف وجوہ، عروض و قوافی اور بیان و بلاغت کے چند سربرا آور دہ مدرسین کا نام لینے پر اکتفا کرتے ہیں جو ان فنون میں اپنے علمی تجربہ اور فتنی بصیرت میں شہرت رکھتے تھے۔ اس سلسلے میں ہم پہلا نام ملا بصیر کا لے سکتے ہیں جن کے شاگردوں میں شیخ یعقوب صرفی جیسے عربیت کے ماہر شامل ہیں۔ شیخ صرفی اعتراف کرتے ہیں کہ انہوں نے جلد علم کی تحصیل انہی سے کی تھی جن میں علوم آلیہ بھی شامل تھے۔“

• — (کشیر میں عربی شعروادب کی تاریخ ص ۵۲، ۵۳)

حضرت حافظ ملا محمد بصیر خنہ بھونی کے حالات پر دہ اخبار میں ہیں۔ حضرت خواجہ محمد اعظم دیدہ مری نے ”تاریخ اعظمی“ اور پیر حسن شاہ کھویہ امی نے ”ذکرہ اولیا کشیر“ میں اگرچہ صرف چند سطور پر ہی اکتفا کیا ہے مگر ان ہی سطور سے ہم اس بلند پایہ شخصیت کا اندازہ لگاسکتے ہیں۔ اس کے علاوہ کتب قدیم میں جس کتاب میں آپ کا ذکر ہے وہ جامع الکمالات حضرت ایشان شیخ یعقوب صرفی کی بلند پایہ کتاب ”معازی النبی“ ہے جو دو دفعہ لاہور میں شائع ہوتی اور جس کے متعدد علمی نسخہ جات کشیر کے کتب خانوں میں موجود ہیں۔

آپ علاقہ کامراج سے بچپن میں وار دشہر ہوئے تھے۔ یہاں آپ نے مختلف

علوم کی تکمیل کی تھی۔ لیکن عربی کے مختلف علوم میں اس مادرزاد نا بینا عالم کو تجویز طولی حاصل تھا اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ آپ نے کشمیر سے باہر بھی علم کی پیاس بُجھائی تھی۔ قرآن شریف تو بچپن میں حفظ کیا تھا اور ساتھ ساتھ سلسلہ عالیہ کبر و ریسے فلک ہو گئے۔ اگرچہ کشمیر میں یہ مشہور ہے کہ آپ کبُروی تھے لیکن تاریخ سے پتہ چلتا ہے کہ آپ ”اویسی“ تھے۔ چنانچہ ”تاریخ حسن“ میں مرقوم ہے:

”آپ حضرت خضر علیہ السلام کی ملاقات سے فیض یاب ہو گئے۔“

چونکہ تاریخ میں مرقوم ہے کہ حضرت سلطان العارفین شیخ حمزہ مخدوم کی کسی دفعہ مسجد شریف خندہ بھومن میں حضرت خضر علیہ السلام سے ملاقات ہوئی تھی جیسا کہ علامہ خاکی اور دیگر تذکرہ لکاروں نے رقم فرمایا ہے تو اس بات کی تائید ہوتی ہے کہ آپ ایک دفعہ نہیں بلکہ بار بار زیارتِ خضر علیہ السلام سے مشرف ہوتے تھے یہی وجہ ہے حضرت صرف ”جو کبُروی سلسلہ کے علمبردار تھے، نے آپ کے تذکرہ میں جہاں آپ کو عالمِ ربیانی و امامِ حقانی قرار دیا ہے وہاں آپ کی نسبت کسی سلسلہ کے ساتھ نہیں کی۔ اگرچہ اعتراف فرمایا ہے کہ نہ صرف خود بلکہ والد و اجد و خواجہ حسن عاصمی نے علمِ سلوک کا اکتساب آپ سے ہی کیا تھا۔

حضرت حافظ صاحب مدببا صاحب کے نام سے معروف ہوتے تھے جو دراصل ملا بابا صاحب ہے۔ جیسے ملا جامی وغیرہ۔ بہر کیف سرینگر میں آپ نے نوائل کے شمالی علاقے یعنی خندہ بھومن میں سکونت اختیار کی تھی۔ یہ علاقاؤں دلوں ہندو و هرم کا اہم مقام تھا اور یہاں ایک مرگٹھ تھا جہاں اہل ہنود اپنے مردوں کو نذرِ آتش کرتے تھے۔ آپ نے اس علاقے کو علم و روحانیت کا مرکز بنایا کہ یہاں مسجد شریف، خانقاہ اور مدرسہ تعمیر کیا۔

پیر حسن شاہ کھوہیامی نے اپنے پیشروں کی طرح تحریر فرمایا ہے کہ اس وقت کے اکثر سر بر آور دہ علماء، خدا دوست اور بزرگانِ دین ان کی ظاہری اور باطنی تربیت سے مستفیض ہوتے رہے جن میں جامع الکمالات حضرت شیخ یعقوب صرفیؒ سرفہرست میں چنانچہ انہوں نے اپنی منظوم تصنیف "معازی النبیؐ" میں اس کا اعتراف یوں کیا ہے

شدم در علوم دگر بہرہ گیر      زُلّا رضی و ز حافظ بصیر  
— (علوم دگر میں ملا محمد آنی شاگرد جامی کے علاوہ جن شخصیات سے بہرہ وہ ہواں میں حضرت مُلّا رضی الدّین پالؒ اور حضرت مُلّا حافظ بصیر بھونیؒ شامل ہیں۔)

چو گویم ز حافظ بصیری کہ بود خبردار اسرارِ کشف و شہود  
— (میں حضرت مُلّا حافظ بصیرؒ کے متعلق آپ کو کیا بتاؤں کہ وہ کس درجہ کے صاحب تھے۔ آپ عالمِ رباني تھے یعنی صاحبِ کشف و شہود بزرگ گئے علم اليقین عین اليقین میں تبدل ہوا تھا۔)

رضی و بہ ازوی ہزار ان ہزار      بشاگردیش داشتند افتخار  
— (حضرت مُلّا رضیؒ اور ان کی وساطت سے ایک نہیں بلکہ ہزاروں علماءِ کرام کو اس بات پر ناز تھا کہ وہ آپ کے شاگرد تھے یعنی آپ استاذ الاساتذہ یا رئیس الاساتذہ تھے)

اگرچہ نبود است بینا چشم      که خود ظاہرًا بود اعمی بچشم  
ولی از کمال حضور خدا      دش بود بینا بنور خدا  
— (اگرچہ آپ ظاہری طور مادرزاد اعمی (نابینا) تھے تکریم مرتبہ احسان ان

تعبدِ اللہ کا نک قرہ فان لم گن تراہ فانہ میراٹ کے تحت آپ  
صاحبِ بصیرت تھے اور اللہ تعالیٰ کے نور سے آپ کا دل مبارک (وشن تھا)  
عجب آنکہ ہنگامِ کسب کمال عماش نہ شد مانعِ استغالت  
— (یہ کسی عجوب سے کم نہیں کہ کمالات ظاہری و باطنی اور دیگر امورات  
کے حصول میں آپ کو یہ ظاہری نابینائی مانع نہیں ہوتی۔)

من والدین مریبی او بجان بندہ خاص ولولای او  
— [اس شعر میں حضرت شیخ یعقوب صرفیؒ نے انکشاف کیا ہے کہ) میرے  
والدِ محترم حضرت خواجہ حسن عاصمی کتابی نے بھی آپ سے کسبِ فیض کیا  
تھا اور فرماتے ہیں کہ نہ صرف میں (یعنی حضرت صرفیؒ) بلکہ میرے  
والدِ ماجد آپ کے پروردہ تھے اور ول و جان سے ہم دونوں آپ  
کے غلام اور خادم رہے ہیں۔]

از علم صوفیہ آموختم دیقیقات عقلیہ اندوختم  
— (میں نے آپ سے باطنی علوم کا اکتساب کیا اور علوم عقلیہ کی  
جزئیات سے آگاہی پائی)

فنِ منطق و اصطلاح کلام بدیع و بیان و معانی تمام  
— (علمِ منطق، علمِ کلام، بدیع و بیان اور علمِ معانی، غرضِ سارے علوم  
آلیہ میں نے انہی سے حاصل کئے)  
یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ ”معازی النبی“ کا سالِ تصنیف شناختہ ہے  
چنانچہ حضرت صرفیؒ فرماتے ہیں ہے

یون کرنم طلب سالِ نحمد کتاب مارگفت پس خرد در حواب

طلب گر تو خواہاں ایں مطلبی زحرفِ دوم از مغازی النبیؐ  
 اور حضرت ملا حافظ بصیرؒ نے ۱۹۸۶ھ میں انتقال فرمایا تھا۔ یعنی حضرت صرفیؒ نے  
 حضرت کی رحلت کے بعد پورے چون سال یہ کتاب تصنیف فرمائی یعنی اپنی وفات  
 سے قبل صرف تین سال۔ اس وقت حضرت صرفیؒ کشمیر میں مذہبِ الہست  
 والجماعت کی زندہ جاوید علامت تھے۔ اہل سنت والجماعت کے علمبردار کی حیثیت  
 سے معروف و مشہور تھے۔ اسی بناء پر موجود کشمیر حضرت خواجہ محمد اعظم دیلمی  
 نے لکھا ہے۔

”دامنِ ہمتش از آلاتِ قیاساتِ مردم مبراً بود۔“  
 یعنی آپ کا دامنِ ہمت و عقائدِ عام لوگوں کی قیاسات و ظنیات سے  
 صاف و پاک تھا۔

اہ پروفیسر سید محمد فاروق صاحب بخاری نے اپنی تصنیف ”کشمیر میں عربی  
 علوم کی اشاعت“ میں ”غازی النبیؐ“ کے ان اشعار کو تاریخی سند مان کر موجودین  
 کے اس واقعہ کو دہرا�ا ہے کہ حضرت علامہ بابا داؤد خاکیؒ اور حضرت مولانا شمس الدین  
 پالؒ نے صرف آنحضرت کے مدرسہ سے اس لئے راہ فرار اختیار کی کہ آپ نے ایک فوج  
 فرمایا تھا کہ شیعہ ہم سختے دارند۔ اس میں شیعہ بھی دلیل رکھتے ہیں۔ تو یقول  
 موجودین و پروفیسر موصوف، ابھی یہ الفاظ ان کی زبان سے پوری طرح ادا بھی سنے  
 ہوتے تھے کہ ان کے کمی شاگرد خاص کر علامہ خاکیؒ اور پال صاحب فوراً مجلس درس  
 سے اٹھ کر چلے گئے۔ اس پر برادر محترم نے حاشیہ چڑھایا کہ کچھ علمی مسائل میں وہ  
 کچھ ایسی راستے رکھتے تھے جسے ان کے بعض معاصر علماء احوال کے قطعاً ناموافق خاکر  
 مذہب اہل سنت والجماعت کے مذہبی مصالح میں مضر ہے۔ (جیسا کہ مذہبی کمپنی پر)

حضرت ملا حافظ البصیر کے کوئی اولاد نہیں تھی۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو صرف ایک صاحبزادی عطا فرمائی تھی یعنی حضرت عصمت بناہ فیروزہ بی بی رحبو  
 (باقیہ حاشیہ پچھلے صفحے سے آگے)

جو باعرض ہے کہ ہمیں حضرت حافظ ملا البصیر اور علامہ بابا داؤد خاکی دونوں کا پورا پورا احترام ہے اور دل جذبہ عقیدت سے سرشار ہے ہے  
 دل کو روؤں میں یا جگر کو میر میری دونوں سے آشنا تی ہے  
 بتندی طلبائی دلیل سنت کے بغیر ہی مجلس درس ترک کرنا کوئی وزن نہیں رکھتا ہے۔  
 بہر حال منتهی منتهی ہی ہوتا ہے اور وہ منتهی جبکہ تمام علوم عربیہ اسلامیہ میں یہ طولی رکھتا ہو اور شہور ہے کہ آجنباب سلسلہ عالیہ کبر ویر کے مجاز تھے تو اس سلسلہ کی خلاف میں حب علی و آل علی خدا کو اہم مقام حاصل ہے جس کی بناء پر بعض حلقوں میں حضرت شاہ ہمدانؒ کو بھی شیعہ عالم قرار دیا جاتا ہے۔ یہ بھی یاد رکھنا ضروری ہے کہ طلقانہ مکر کمرۃ (فتح مکہ) کو سابقون الاولوں کی صفت میں نہیں لایا جاسکتا ہے۔ قرآن شریف میں بھی تمام صحابہ کے حق میں رضی اللہ عنہم وارد ہونے کے باوجود سابقون الاولوں، اصحاب بدرا، اصحاب احمد، اصحاب بعیت، رضوان، مہاجرین والفضلار وغیرہم کا درجہ فضیلت اپنی اپنی جگہ مسلم ہے۔

اس صفحہ میں خواجہ محمد اعظم دیدہ مری کی "واقعات کشمیر" کے صفحہ نمبر ۸۵، ۸۷ سے یہ عبارت نقل کرنا نامناسب نہ ہو گا۔

"مولانا بصیر المعروف بِ مُلَا بابا اعمَى مادرزاد صاحب استعداد

خدا داد بود چشم از ماسوی بہتہ بد نیا آمدہ از پرگنة کامراج لیشہر

رسدہ ضبط علمی بیان بدستور (تقریب حاشیہ اگلے صفحہ سر)

## حضرت میر سید عبد الفتاح منطقی (جو حضرت سید حسن منطقی (اوئی پورہ) کے اخدادیں

(ابقیہ حاشیہ پچھلے صفحے سے آگئے) حفظ قرآن درصغرین کردہ باوجود عدم بصارت صوری در بصیرت قلبی ہمتانہ داشت۔ در عین خود مر جمع فضلاً و فقراء بود و گویند بخصر علیہ السلام ملاقات کردہ فیض و فتوح یافته درستہ نہ صد و چهل و شش (۹۴۶ھ) وفات یافته در خندہ بون مدفن

گشت و حضرت شیخ صرفی در مرثیہ او چند بیت انشاہ فرمود .....  
 مزار متبکرہ اش محل فیض و فتوح است ہر چند بعض اکابر ک در آن وقت در خدمت تلمذ می کر دند مثل بابا داؤد خاکی و ملّا شمس الدین پال وغیرہم بنابر حرفی کہ در صفحہ بالا مرقوم شد از صحبتیں یک سو ماں دند، دامن ہمتش از آلاتش قیاسات مردم مبرّا بود ..... و قتیکہ در مدرسہ از زمان حافظ بصیر صادر شد کہ شیعہ ہم سخنے دارند و ہمہ علماء مثل بابا داؤد خاکی و ملّا شمس الدین پال وغیرہم اور ارشیع کر دند، بحد رسہ ملّا رضی الدین آمدند و دیگر بحد رسہ حافظ بصیر نرفتند والحمد لله

اسی طرح محی الدین مسکین صاحب نے بھی اپنی "تاریخ کبیر" (مخظوظہ مملوکہ رسیر جڈیاٹ مکنٹ، کشمیر لیونیورسٹی — ایکسیشن نمبر ۲۰۳۸ صفحہ نمبر ۱۳۸) میں حضرت ملّا بصیر کے بارے میں لکھتے ہیں :

"ملّا حافظ بصیر خندہ بونی، وطن اصلاح کامراج بود۔ نام مرشدش

معلوم نشد۔ باوجود عدم بصارت ظاہری در ایام طفویلت حفظ قرآن کریم فرمود۔ در سال ۹۴۶ھ انقال فرمود و در محلہ خندہ بون

مکھوتو دیگر ملّا بہباد صاحب نکھواراست۔ • (ابید)



روضہ شریف حضرت علام ملک محمد حافظ بھیر بخت بدھ کھوں



سے تھے) سے بیا ہی گئی تھیں۔ جنہوں نے ارجب المرجب (سن نامعلوم) میں بمقام فتنی میروفات پائی اور اسی مقام پر وفات ہوتے۔ یہی وجہ ہے کہ درگاہ حضرت ملا حافظ بصیرؒ کی تولیت منطقی خاندان کے ہاتھ میں تھی اور اسی درگاہ کے قرب و جوار میں سادات منطقی مدفون ہیں۔

حضرت ملا حافظ بصیرؒ خود بھونی نے طویل عمر پا کر تقویٰ مورخین ۱۲ ارذی الحجہ ۹۳۶ھ کو وفات پائی۔ لیکن کچھ محققین کے مطابق آپ نے ارذی الحجہ ۹۴۶ھ کو مطابق ۸ اپریل ۱۸۵۱ء سموار کو انتقال فرمایا اور ۱۲ ارٹاریخ کو آپ کی نماز جنازہ حضرت ایشان شیخ یعقوب صرفیؒ نے پڑھائی اور حضرت صرفیؒ نے ہی آپ کو مدرسہ بصیرؒ کے صحن میں سپردِ خاک کر دیا اور اس کے ساتھ مسجد شریف و دیگر قطعات کا تولیت نامہ خاندان منطقی کے سپرد فرمایا۔ تولیت نامہ اور آپ کی وفات پر حضرت صرفیؒ کا مرثیہ آج پہلی دفعہ نذر قارمین کیا جاتا ہے جس کے لئے میں درگاہِ خوثیہ رہ بابا صاحب کے سجادہ نشین جناب میر سید غلام احمد قادری المنطقی کاشکر گزار ہوں جنہوں نے ذاتی کتب خانہ سے اس کے نقول مرحمت فرماتے۔

مرثیہ بروصال حضرت حافظ ملا بصیرؒ ان حضرت امام صرفیؒ

سو ز فراق اندر دلم زد شعلہ آتش فشان  
از سالِ فوتِ مرشدِ مخلص نوازِ قدردان

حافظ بصیر کی آنکہ اور راہِ دین بود نکو

از فقر آگہ موبمو کشاف اسرارِ نہان

چوں کرد از عالم سفر از هجر او خون شد جگر  
 آں مخلصان را راهبر آن دستگیر بے کسان  
 چوں چشم از خانه بروں هر گز نه رفتہ از سکون  
 می دید اسرار درون دام کم چشم دل نهان  
 علمش عمل را هم قدم گزند کر حق نکشاده دم  
 آن مصدر اطف و کرم هر زیک و بد را هم با  
 در پرده حلم و جیا تنہان شسته چون هما  
 در سایه خود داده جا مر جمله پیر و جوان  
 از هجر آن کان عطا و انم یقین باشد روا  
 گر جوی اشک از دیده هاسان یم چون چشم روان  
 از قصه هجران اگر بر طالبان آرم خبر  
 آیند جمله سر بسر در ناله و آه و فغان  
 آن حافظ علم و ادب بوده بصیر از فضل رب لی  
 کناریخ فوش زان سبب شد "علم تفسیر دان"  
۶۹

لئے "علم تفسیر دان" کے حروف بحسب ابجده ۹۴۷ ہے جو ۱۵۳۹ء کے برابر ہے۔ ۰۔ (ایڈیٹ)

### کتابیات:

- ۱۔ معازی النبی از حضرت شیخ یعقوب صرفی
- ۲۔ تاریخ عظمی از حضرت خواجه محمد اعظم دیده مری
- ۳۔ تاریخ حسن حصہ سوم از پیر حسن شاہ کھویہ ای
- ۴۔ روکوثر از جناب داکٹر شیخ محمد اکرم مرحوم
- ۵۔ رسائل تقدیمات فتویٰ صرفی (کتبی) مولک تجارت طبعی

## حضرت خواجہ عبد الصبورؒ

سلسلہ عالیہ قادریہ کے بعد جس سلسلے نے عالم اسلام میں نام کھایا ہے وہ مسلمہ سہروردیہ ہے جس کے باñی حضرت شیخ الشیوخ شیخ شہاب الدین سہروردیؒ ہیں۔ بر صغیر میں جن شخصیات واکابرین نے اسلام کی خدمت میں اہم روپ ادا کیا ان میں سے بیشتر مسلسلہ سہروردیہ سے والبتر تھے حضرت شیخ الشیوخ موسوؒ کے دور میں ہی آپؐ کے اکثر خلفاؤار دہنڈ ہوئے تھے۔ چنانچہ آپ فرماتے تھے ”خلاۃ سائیہ فی الامم“، کثیرؒ۔<sup>۱۹</sup>

کثیرؒ میں اسلام کی اشتاعت اول بھی حضرت شیخ الشیوخ شیخ شہاب الدین سہروردیؒ کے خلیفہ بالواسطہ یعنی حضرت سید شریف الدین المعروف بلیل شاہ سہروردیؒ کی مرہون میمت ہے۔

۱۹ ملاحظہ ہوتا ریغ شائع چلت۔ از پروفسر خلیقہ زمینی۔

حضرت بلیل شاہ صاحبؒ کے ذریعہ کشمیر میں نہ صرف اسلام بلکہ حسنی مسلمک اور سہروردی سلسلہ متعارف ہوا۔ حضرت بلیل شاہ صاحبؒ کے بعد حضرت بانی اسلام فی الکشمیر خناب علی شافی شاہ ہملاںؒ سے قبل) حضرت محمد و م جہانیاں حضرت سید جمال الدین بخاریؒ یہاں تشریف لائے جن کے دستِ حق پرست پر کہا جاتا ہے، لئے عارف نے اسلام قبول کیا۔ حضرت محمد و م جہانیاںؒ کے بعد حضرت شاہ ہمدان اور حضرت شاہ باز لامکان میر سید محمد ہمدانی کے دورِ اقدس میں یہاں سلسلہ سہروردیہ سے تعلق رکھنے والے کئی بزرگ تشریف لائے جن میں حضرت محمد و م جہانیاںؒ کے فرزندِ گرامی قادر اور دیگر احفاد (مثلاً سادات منطقی وغیرہ) شامل ہیں۔

نویں صدی ہجری میں قطب العالم حضرت سید عبدالواہب بخاری دھلوی سہروردیؒ کے دو نامدار خلفاء حضرت سیدنا سید جمال الدین بخاریؒ اور حضرت قطب ربانی میر شاہ سید احمد کرمانیؒ یہاں تشریف لائے جنہوں نے سلسلہ عالیہ سہروردیہ کی اشاعت میں اہم روپ ادا کیا۔ اول الذکر بزرگ حضرت سید جمال الدین بخاریؒ کے کشمیر میں ایک ایسے بزرگ خلیفہ بنے جنہیں نہ صرف یہ کہ روحانی بزرگ حاصل تھی بلکہ عجداً عظیم سمجھی تھے۔ اور جن کی اسلامی خدمات کی گونج سے آج بھی پوری بیاست معمور ہے۔ آپ ہیں حضرت محبوب العالم سلطان العارفین بخاری حضرت شیخ حمزہ مخدومی کشمیری رحمۃ اللہ علیہ رحمۃ واسعة؎

حضرت محمد و م پاکؒ کے خلفاء نامدار میں جن شخصیات نے نام پیدا کیا اُن میں حضرت شیخنا شیخ بای عبدالصیور علیہ الرحمۃ سفرہ است ہیں جنہیں مورخ عارف مست و مஹم رخواجہ عبدالصیورؒ کے نام سے یاد کرتے ہیں۔ جبکہ کدل کا علاقہ اس لحاظ سے خوش قسمت ہے کہ دریا کے اس پاریعنی بیطوف غرب حضرت محبوب العالمؒ کے حیفہ حاضر حضرت شیخ روپ ریسیؒ ارام فرمائیں جن کے تعلق علامہ خاکیؒ

نے فرمایا ہے

باتِ مکتبہ چوپ لیک شے سیاح بود  
رہنمائے روپِ رشی بروکہ اور شدہ است

تو اس پارلیمنٹی بطریقِ مشرق حضرت عارفِ مست و مخمور خواجہ عبدالصبورؒ آرام فرمائیں۔  
اس سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ یہ علاقہ حضرتِ محبوب العالمؒ کے ان دو برگزیدہ خلفاء  
کام مقامِ تبلیغ و رشد و فہدیت رہا ہے۔

حضرت خواجہ صاحب کے حالاتِ زندگی کے بارے میں تاریخی طور سے سمجھی  
لیکن سینہ بہ سینہ جو روایات بطریقِ تواترِ ہم تک پہنچی ہیں ان سے یہ بات سامنے آتی  
ہے کہ آپ بلند پائیہ صاحبِ حال و قال اور صاحبِ کشف و کرامات بزرگ  
گزرے ہیں۔

بعض لوگوں نے آپ کو حضرتِ بابا عبدالصبور قطبِ عنام سے موسوم  
کیا ہے۔ اور یہ بھی روایت ہے کہ آپ سماع کے دلداد متنے۔ آپ نے کچھ  
مدتِ نالہ مار کے کنارے رعناءواری کے علاقہ میں قیام فرمایا اور کچھ مدتِ نالہ مار  
کے باعثِ جانبِ علاقہ نور باغ میں رہے۔ زندگی کا کچھ حصہ آپ نے یہاں کی تلفظ  
مسجد، خانقاہوں اور درگاہوں میں گزارا جب کہ بیشتر حصہ تبلیغ و رشد و فہدیت  
میں صرف فرمایا۔

آخر کیا یا ایامِ عمر یا غوان پورہ بالا سرنگ، متصل بربر شاہ صاحب سرشنگر میں  
گزارے اور بعد وفاتِ مسجد شریف کے صحن میں بطریق قبلہ دفن ہوتے جہاں  
ہر سال ۱۱ ذی الحجه کو عرسِ مبارک کی تقریب منانی جاتی ہے۔ خلیفہِ محبوب العالمؒ<sup>ؒ</sup>  
کی حیثیت سے آج بھی آپ کا روضۂ شریف مخلوقاتِ عالم کے لئے باعثِ رحمت

ہرگز نمیرد آنکہ دش زندہ شد عشق  
ثبت است بر جریدہ عالم دوام میں

آخر پر میں اس مقصود کو اپنے استاذِ مکرم خواجہ شوکت حسین کینگ (استاذِ حنفی  
عربی کالج) و مدیر مانہما مہ الاعتقاد کے اُس قصیدہ پر اختتام کرتا ہوں جو آپ نے  
حضرت شیخ عبدالصبور رحمۃ اللہ علیہ قطب حق موصوف کی شان میں قلمبند کیا ہے اور حال ہی  
میں آپ کے روضۃ مبارک پر کتفنده کرایا گیا ہے

شکر لیڈ حال و قالم دمدم بہتر شدہ است  
پیکر پیران شیخ حمزہ تامر ارہب سداست  
مُنْهَلٰے بازیزید و شیخ معروف و جنیڈ  
ابتدائے آن شریر غرفا کر کامل تر شدہ است  
بُداویسی نسبت و گر حال خود صحیح کرد  
در طریق سہروردی سید معاشر شدہ است  
آن شہاب الدین والملتہ امام الائیاء  
بانی این سلسلہ بُدھچنگان منجرب شدہ است  
شیخ ماچوں شاہ کوہبری ہم ولی تراش بُود  
صد نہزادان رازِ لطفش عاقیت بہتر شدہ است  
از طفیاش ہر دی رئیشی حضرت خاکی رئیز  
گشت افلاؤکی و شان ہر پکنی کو تر شدہ است  
شیخ دین روپ رئیشی شیخ جمیع ریشان

بود از خلفاء ایش حضرت عبد الصبور  
 آن امام تقیا و قطب فاضل شریف است  
 از نگاه شیخ حمزه گشته چوں مخور او  
 مست و مخور گشت اسمش شاونام آور شده است  
 عمر خود چوں ساخت هرف طاعت حق رسول  
 یافت قرب حق و هم منظور پیغیب شده است  
 در ریاضت تجویح مرشد بود چوں او بے نظر  
 در کرامت مثل غوثِ عظیم و اکبر شده است  
 نخلسان رار و ضع پاکش بود داد الامان  
 زائران را مرقد او مامن اکبر شده است

یک نگاه کن به شوکت ای شیر دین پروار  
 کرز نگاهت میس قلب ناقصال چوں زرشد است

و حصل اللہ تعالیٰ علی الاخی خلقہ مُحَمَّدٰ ف علی الْأَمْرَ  
 اصحابِ فَقیمِ ائمَّاء شریعته اف لیاعطی ریقتہ اجمعین  
 یا رب العالمین

(آمین)



غلام بی کینگ\*

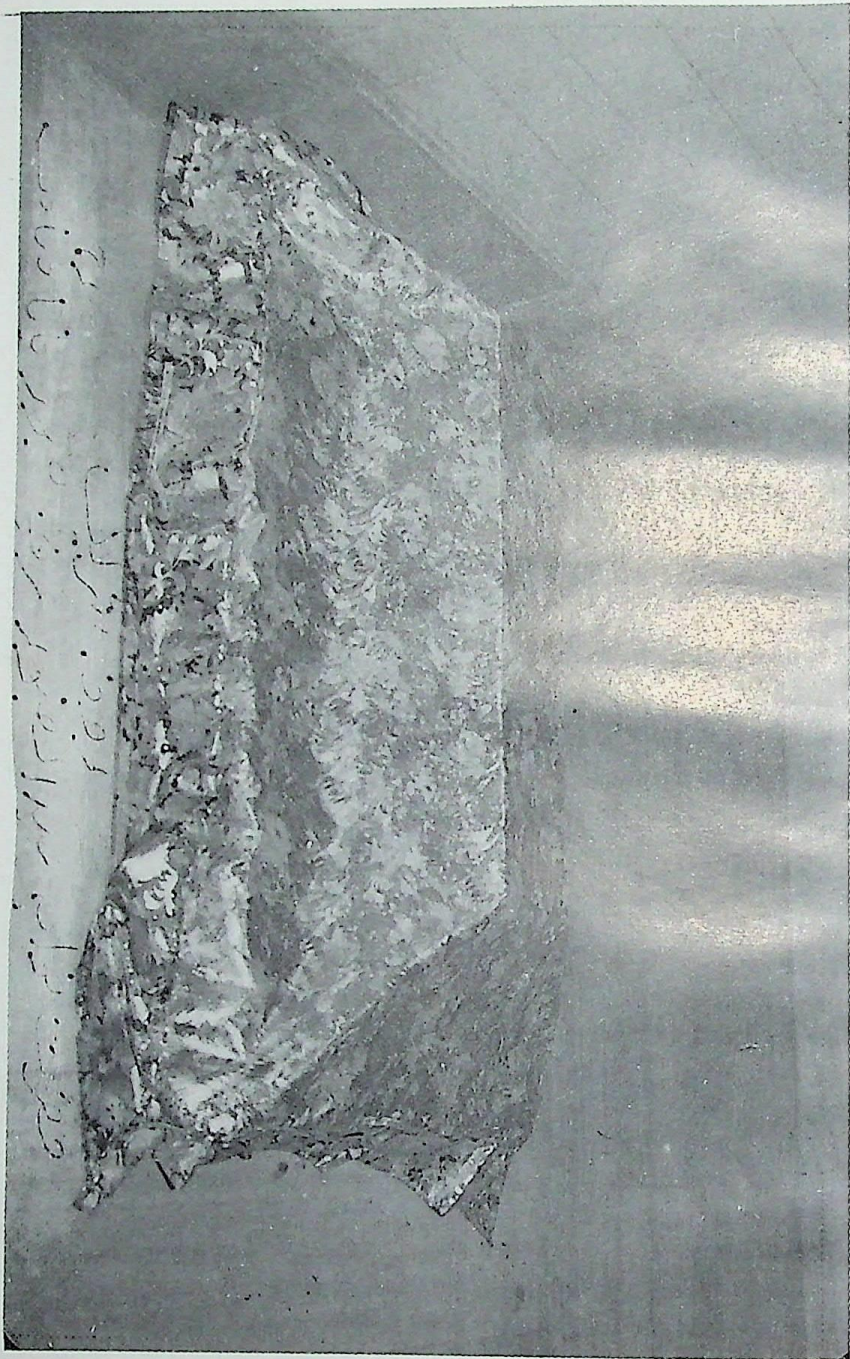
## حضرت خواجہ عبد الرحیم قادری

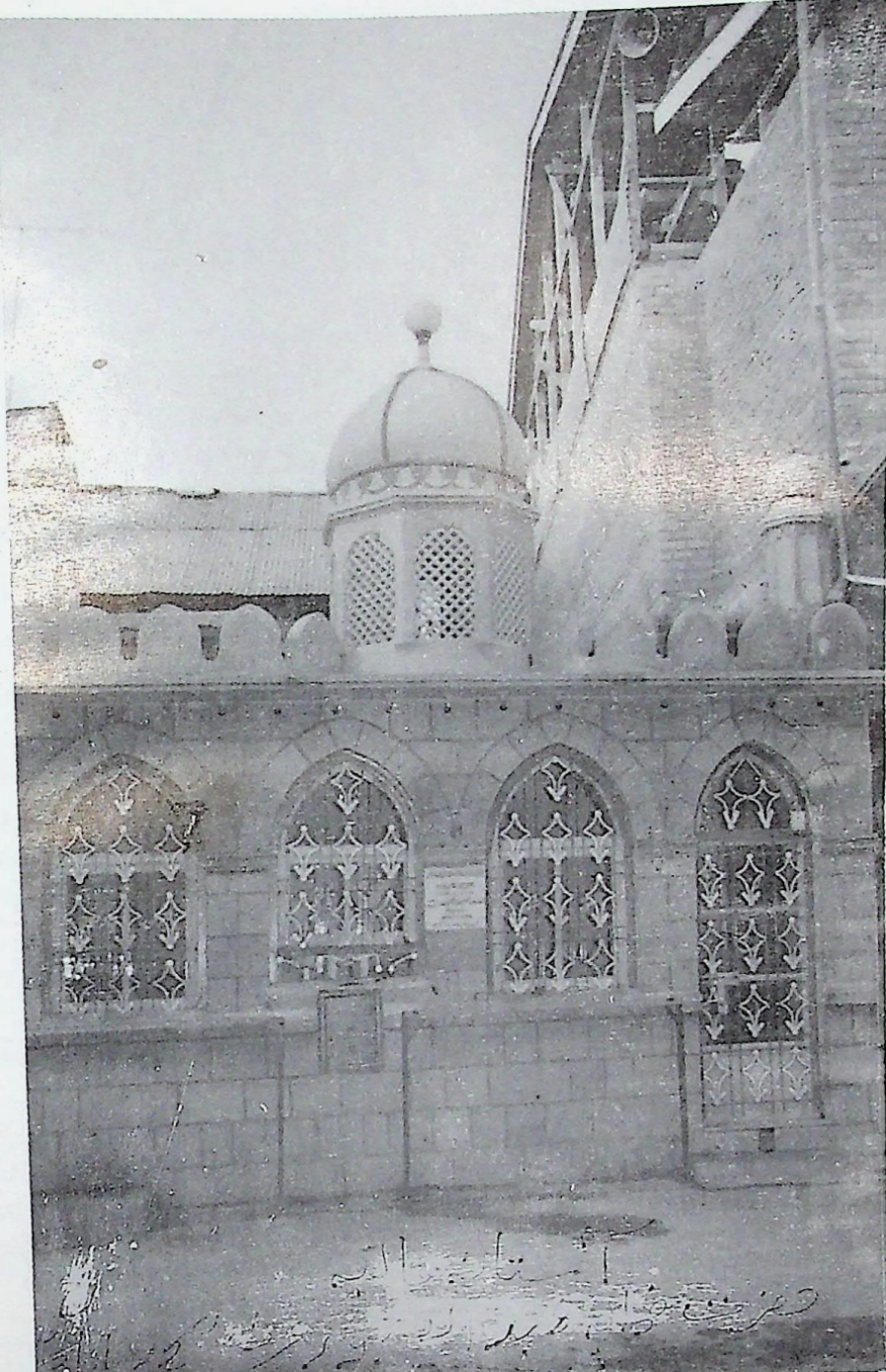
وادی کشمیر میں سلسلہ عالیہ قادریہ کی اشاعتِ اول کا سہر احضرت سید اسماعیل شامی قادری علیہ الرحمۃ البارکۃ کے سرہے جو ملک شام سے ۹۹۲ھ میں یہاں وارد ہوتے تھے۔ سلسلہ سہروردیہ کے مقدمہ اور امام اعظم شافعی جناب حضرت علامہ شیخ بیاندار دھکائی ان کی شخصیت سے کافی متاثر ہوتے اور ان کی شان میں ایک طویل قیصہ تصنیف فرمایا جس کے دو شعر نذر قارئین کرام ہیں۔ ۱۷

خدار الغنہ محمد بے ثنا ہی پس از نعمتِ سالت دشگاہی  
کہ آمد سید اسماعیل شامی بکشمیر از عنایاتِ الہی

قصیدہ شریف کو غلام مجھی الدین مسکین سراۓ بلی نے اپنی تاریخ میں سپہی دفعہ شائع کیا۔ اسکے علاوہ تاریخ میں یہی مردم ہے کہ حضرت علامہ خاکی سلسلہ قادریہ میں انہی سے بیعت کی تھی اور تبادلہ حضرت سید اسماعیل شافعی نے سلسلہ عالیہ

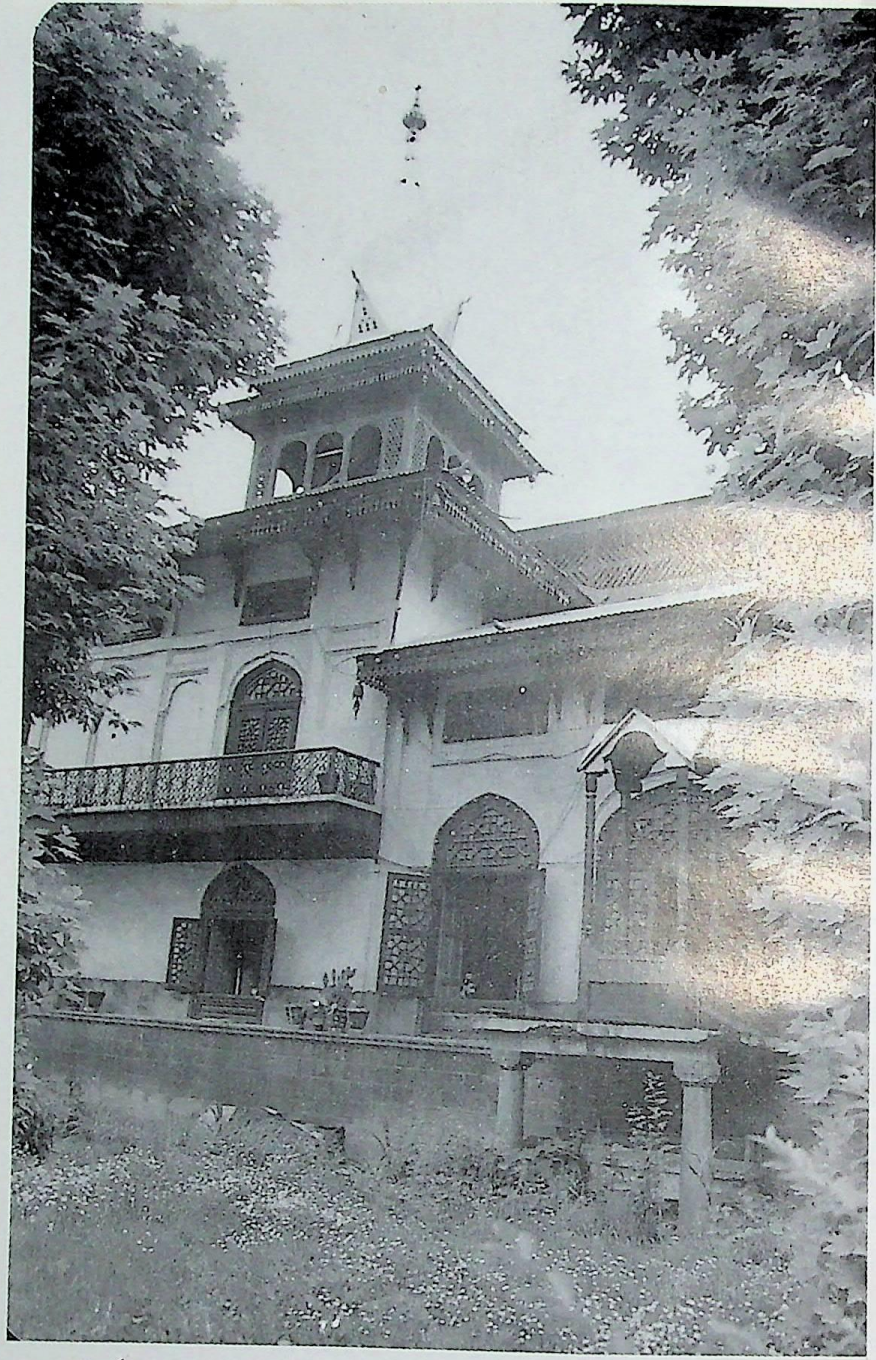
رَأْيَنَهُمْ أَلْخَنَهُمْ كَوْتَهُ بَحْرَهُ تَسْبِيْهُ بَرْبَارَهُ





آستانہ عالیہ حضرت خواجہ عبد الصبور عرف صبور بابا، با غوان پورہ جہہ کرل۔

Digitized by eGangotri



آستانہ عالیہ حضرت خواجہ عبد الحسین قادریؒ (راحبابِ صلحبؒ عالی کدل) جو کشمیری  
طرز تعمیر کا بزرگ کارکن اور حبوبی کاری کا ایک نماستندہ کمزور ہے۔

CC-0. Kashmir Treasures Collection Shriya Patel. Digitized by Leela Gangotri

بوب کاری اور عش و نکاری سے آرستہ کیا یا ہے۔

روضہ شیرتھ حضرت خواجہ الحنفیہ اور ڈاکٹر احمد اکبر کی ایہ اپنی



سہروردیہ کی خلافت آپ سے حاصل کی تھی۔ حضرت شاہیؒ کے مفصل تفاصیل  
 مفقود ہیں، البتہ اس بات کے شواہد موجود ہیں کہ حضرت سید اسماعیلؒ (علیہ نبیہا) نے یہاں  
 چند برگزیدہ خلق اعکی تربیت فرمائی جن میں مقدماتے امام حضرت سید میرزا زک قادری  
 رحمۃ الرحمٰۃ علیہ کا اسم کرامی سرفہرست ہے جو فاضی میر علی بنخاریؒ شیخ الاسلام دور  
 بڈشاہی کے احفاد میں سے تھے۔ حضرت سید میرزا زک قادری نیازی کی رحلت  
 کے بعد انکے بڑے فرزند حضرت سید میر علی قادری علیہ الرحمۃ ان کے خلیفہ اول  
 اور جانتشیں قرار پائے۔ معاصر تذکرہ نگاروں نے حضرت میر علی قادریؒ کو حضرت  
 سید میرزا زک قادریؒ کا خلیفہ اول تسلیم کیا ہے لیکن انہیں حضرت میر کا فرزند  
 ثالث تذکرہ نگار دیا ہے جب کہ نازی خاندان کا دعویٰ ہے (مدعاوں میں جناب ڈاکٹر  
 عبدالرشید نازی کی صاحب بھی شامل ہیں) کہ آپ حضرت میرزا زک قادریؒ کے فرزند  
 اول تھے۔ بہر حال انہی حضرت میر علی قادری کے خلیفہ اعظم جناب حضرت خواجہ عبد العزیزؒ  
 قادریؒ جو رجباً با صاحبیت کے نام سے مشہور ہیں، انکے نگرے ہیں۔

حضرت خواجہ صاحب کشمیر کے مشہور و تاجرو علمی گھرانے یعنی مانجو خاندان کے  
 چشم و چراغ تھے جس کے اکابر بزرگوں کے تذکرہ سنتاریخ کے اوراق مترین ہیں حضرت  
 خواجہ صاحب تے تکمیل تعلیم کے بعد خدا طلبی کے شوق میں حضرت محبوب العالم شیخ  
 چڑہ کشمیریؒ کے خلیفہ حضرت خواجہ مسعود پانپوری علیہ الرحمۃ کے مرید خاص جناب  
 خواجہ بیگر لشی کا دامن تھام لیا اور سلسلہ ملوک کی ابتدائی متریلیں طے کئیں۔ بعد  
 میں آپ نے حضرت میرزا زک قادری علیہ الرحمۃ کی بیعت کی لیکن خلافت حضرت  
 سید میر علی قادری علیہ الرحمۃ (جیسا کہ اور پڑکر ہوا) سے بیانی۔ اسکے علاوہ آپ نے  
 سلسلہ عالیہ قادریہ کا فیض دواست کرنے شخصیات سے تھیں یا ابھن کے اسلامی  
 حضرت علام حیدر کشمیری قادریؒ جو حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلویؒ<sup>CC-0. Kashmir Treasures Collection, Srinagar. Digitized by eGangotri</sup>

کے شاگرد درشید اور خلیفہ خاص تھے اور (۲) حضرت سید شاہ ابو الحسن پشاوری قادریؒ  
یاد رہے کہ آپ کے برادر اصغر حضرت سید شاہ محمد فاضل قادیؒ جو چند واسطوں سے  
حضرت غوث ال عظامؒ کے جسی ونسی احفاد سے ہیں اور آپ کا روضہ مبارکؒ نے یارت  
درگاہ غوثیہ خانیار شریف سرنگیر میں ہے۔

غرض تکمیل سکوک کے بعد آپ سلسلہ غالیہ قادریہ کے جیہد راہنمایی سیم کئے گئے  
اور خلقِ خدا کا جمیع آپ کی جانب ہوا۔ اور آپ نے محلہ جمالیہ کے بالائی علاقے (متصل عالی  
کدل) میں ہدایت و معرفت کے چار گروشن کئے۔ بعد میں یہ علاقہ آپ کے نام سے محلہ  
رجیابیا کے نام سے مشہور ہوا۔ اور آج بھی آنجنابؒ کے نام سے معروف ہے۔ یہ اور  
بات ہے کہ اب لوگ رحیاب صاحبؒ کے بھلے "رہ باب صائب" کہتے ہیں۔  
آپ کی بعض صفات کا احاطہ پیر حسن شاہ ہبھیہ میں نے "تاریخ حسن" (حستہ فہر)  
میں یوں لکھا ہے:

"آپ ریاحت کش، نفس کش، پابندِ شریعت، پرہیزگار، متقی، غالباً ہمت  
اور روشن ضمیر و صاف دل بزرگ تھے۔"

خناوت اور داد و دہش کا یہ عالم تھا کہ آج بھی لوگ حضرت خواجہ صاحبؒ کو "سمی  
خواجہ غیور" کے لقب سے یاد کرتے ہیں۔

صاحب کشف و کرامات بزرگ ہونے کے باوجود آپ بلند پاہہ مبلغ دین تھے  
مورخ حسنؒ نے آپ کے بارے میں لکھا ہے:

"آپ نیک کاموں کو بجالانے اور برایوں سے بچنے کے لئے لوگوں  
کو سمجھاتے بھاجاتے رہتے تھے۔"

لیکن اس کے باوجود خاندانی و صنعتی ایجادیات اور دبرتہ خود شناسی و خدا  
شناسی میں آپ اپنے مثال آپ تھے خان غربہ اساتذہ کے مشورہ شاعر اور عالم دین پیر  
0. Kashmir Treasures Collection Srinagar. Digitized by eGangotri  
197

عبدالقادر اشٹم ملاری ٹھریوم نے ”قصیدہ وردانخم در مدح غوث الاعظم رضا“ میں  
آپ کا تذکرہ یوں کیا ہے

ذوالمعالی خواجہ عبد الرحمن بن حسین بن سعید

در طرق قادری معروف و مستحسن شدہ است

حضرت سید اسماعیل شاعر نے حضرت میرناز ک قادی نیازیؒ کو حضرت غوث  
العنکبوتؒ کے دو خرقہ مبارک عطا کئے تھے۔ ایک توصیف نے اپنے ساتھ مطابق  
وصیتِ خویش بطورِ زاد سفر کرنے کے ساتھ اپنے ساتھ رکھا۔ اور دوسرا خرقہ عمبارؒ<sup>۱</sup>  
جود را صل خرقہ عخلافت تھا، حضرت سید میر علی قادریؒ کو عطا فرمایا۔

حضرت سید میر علی قادریؒ نے یہ خرقہ عخلافت حضرت خواجہ عبد الرحمن  
قادری کو عطا فرمایا جو آج بھی درگاہ غوثیہ رہ باب صاحب عالیکدل میں موجود  
ہے۔ اور ہر سال اسکی زیارت کرائی جاتی ہے۔

بالآخر حضرت خواجہ صاحب موصوف نے ۲۲ شوال المکرم ۱۰۹۶ھ کو  
جانِ شرین جان آفرین کے سپرد کی۔ ”شیخ الواصلین“ سے سال وفات ظاہر ہے۔

۱۰۹۶

حضرت خواجہ صاحب کی وفات حسرت ایات کے بعد آپ کے فرزند اکبر اور  
خلیفہ خاص جناب حضرت خواجہ عبد الرشید قادری (المتوفی ۲۶ ماہ ربی المرجب  
۱۱۳۶ھ) آپ کے جانشین قرار پائے۔ دیکھ جلفا میں حضرت خواجہ عبد الباقی قادری  
اور حضرت خواجہ حافظ جیب اللہ صاحب قادری وغیرہم معروف ہیں۔

حضرت خواجہ عبد الرشید قادریؒ کے بعد ان کے داماد اور خلیفہ اول حضرت  
شیخ بابا ضیا الدین قادریؒ نے اس سجادہ کو ایاد کیا۔ ان کے بعد حضرت میر سید سعید الدین  
منطقی قادری (المتوفی ۱۱۹۵ھ مفت یقداد شریف) اور ان کے فرزند دلبد حضرت میر

سید بہاؤ الدین منطقی قادری (المتوفی ۹ ربیع الاول ۱۲۳۳ھ مدفن درگاہ غوثیہ رضا  
 علی لدھ) ائمہ بالترتیب اس سجادہ قادریت کا بکور و نقش بخشی۔ بالآخر حضرت میر سید  
 بہاؤ الدین قادری منطقی کے فرزند اول اور خلیفہ خاص جناب حضرت سید میر حسین قادری  
 منطقی (المتوفی ۱۲۲۲ھ ذی الحجه ۱۲۰۰ھ مدفن مکہ معلمہ) نے حضرت خواجہ عبدالرحیم  
 قادری علیہ الرحمۃ نے اس مزارِ مبارک پر ظیم الشان درگاہ تعمیر کی جو درگاہ غوثیہ  
 رہ یا یا صاحب عالی کدلخ نام سے مشہور ہے۔ آپ نے سادا تھے ہبہ اعلیٰ بازار سے  
 بعض زر کشیر موئے مبارک حضرت غوث الاعظمؑ محاصل کیا اور درگاہ عالیہ میں رکھا۔ دیگر  
 دیگر تبرکات کے ساتھ اس کی زیارت ہر سال عرس مبارک حضرت شیخ سید عبدالقادر جیلانیؑ  
 پر کراچی جاتی ہے۔

حضرت خواجہ عبدالرحیم قادری علیہ الرحمۃ کے روضہ مبارک میں ان کے جانشین و فرند  
 حضرت خواجہ عبدالرشید قادریؓ، حضرت میر سید بہاؤ الدین منطقیؓ اور حضرت علامہ  
 میر سید محمد قاسم قادری المنطقیؓ (المتوفی ۲۲ جمیڈ الاول ۱۲۲۳ھ) مدفون ہیں۔

آخر پر حضرت خواجہ عبدالرحیم قادری موصوف کاشمہ طریقتؑ درج کیا جاتا ہے جو  
 حضرت غوث الاعظمؑ سے ہوتے ہوئے حضرت علی مرتضی کرم اللہ وجہہ پر تہنی ہوتا ہے۔  
 اسے حضرت خواجہ صاحب کے سجادہ آرائی قادریت کے سجادہ نشیں حضرت سید عبداللہ  
شاہِ صاحب قادری المنطقی مرحوم و مغفور (المتوفی ۲۲ ماہ ربیوب المرجب ۱۳۸۹ھ)

۱۰۰ میں یہ بات ضبط تحریر میں لانا ضروری ہے کہ اس شجرہ منظوم کی رو سے حضرت سید  
 اسماعیل شامیؓ (بانی سلسلہ قادریہ شیمر) کو حضرت غوث الاعظم رضیمک درستھے میں جب کہ  
 تاز کی خاندان کے پاس موجود شجوہ کی رو سے گیارہ واسطے ہیں۔ ایسا کیوں ہے اس بلکے میں  
 تحقیق ہونا باتی ہے۔ کہیں ایسا تو نہیں کہ کسی بزرگ کی کُنیت یا القب کو مستقل شخصیت نہیں

مفون در کاہ غوشیہ ضعایل کدل) نے نظم فرمایا ہے۔  
 ما الہی حسم فرما مصطفیٰ کے واسطے  
 یا رسول اللہ کرم مجھے خدا کے واسطے  
 بخششے یا رب محمد مصطفیٰ کے واسطے  
 حضرت مولائی مشکل اشکے واسطے  
 حضرت شیخ حسن شیخ حبیب اعمی  
 حضرت داؤد طانی پارسان کے واسطے  
 حضرت شیخ جنید مقتدا کے واسطے  
 حضرت شیخ ابی بکر وابی الفضل تمیم  
 شیخ طرسوی ابوالفرح باصفا کے واسطے  
 بواحسن شیخ علی قرشی ہنکاری بنا م  
 عوث العاظم شاہ جیلانی شیخ سیدی الدین  
 عید قادر پادشاہ اولیا کے واسطے  
 وہ شہاب الدین جبیب بکریہ کے واسطے  
 شیخ شرقی علی سید محمد شمس الدین  
 احمد وسید علی نور حسینی کے واسطے  
 از پئے سید حسن احمد و عید الواسطہ  
 میرزا زک میر علی عبد الرحمن راہبر  
 خواجہ عبد الرشید باخدا کے واسطے  
 میر پہاء الدین و سید سعید الدین قادری  
 میر قاسم سالک راہ خدا کے واسطے  
 شیخ دین سید حسین قادری و منطقی  
 عطا کر عسرِ دراز و عفو فرا جسم بھی  
 بندہ عبد اللہ کو ان سب اولیا کے واسطے



## حضرت بایاد اود مشکوati

"بیب زندہ لوگا ہے زندگی کے آثار نہ پاتے تو مردہ لوگوں کے ساتھ باشیں کیں۔ مردہ لوگوں کے ساتھ گفتگو کرنا مجھے اچھا لگتا تاکہ کوئی زندہ مجھے بھی یاد کرے۔ میں (مشکوati) نے بہت سے مردان خدا کی یاتیں کہدیں۔ اگر تم بھی مرد خدا ہو تو مردان خدا کو تم بھی یاد کرو۔"

تین سو سال سے زائد عرصہ گزرتے پڑھی بایاد اود مشکوati کی یہ بلیغ بات کثیر الجھت معنی کی حامل ہے۔ زندوں میں انسانیت نہ دیکھ کر مردوں کے ساتھ ہمکلام ہونا اور انہیں ہونئون سخن بتانا گویا مولانا رومی کے اس آنفاظ مصروع از دام و در ملوتم والسانم آرزوست

کو مصدق دکھائی دیتے ہے مشکوati کے اسنکتے نے رقم کو اس بات کے لئے آمادہ کیا کہ اس مرد نہ مارے متعلق بعض اعم پیلوؤں کو اپھارا جائے کیونکہ

مشکوati، اسرار الابرار، اردو ترجمہ، مطبوعہ ص ۲۰۰

سہ آنکھ خاک را بے نظر کیمیا کنند آیا بود گو شہ رچشمی نما کنند  
 اس مقالے میں بابا دادا و مشکو اتی کی حیات، آثار و افکار متعلق بعض اعم  
 پہلووں کی عکاسی کرنا دار اعلیٰ سمندر کو کوزہ میں بند کرنے کے متراffد ہو گا۔ انہی  
 الحروف نے اس سلسلے میں زیادہ بامشکو اتی کی ماہی ناز تصنیف اسرار الابر کو، (یہ)  
 بنیاد بنا کر خارجی شہادتوں کے بیانے دا خلی شہادت کو ترجیح دی ہے۔  
 موصوف کا نام داؤد، یا یا اور مشکو اتی کے القاب سے یاد کر جلتے ہیں۔

والد کا نام ملک مسعود تھا۔ دیگر خاندانی افراد میں ملک قاضی ٹھکوڑ ملک فیروز ٹھکوڑ  
 اور ملک مسعود ٹھکوڑ اُن کے اجداد میں شمار ہوتے ہیں۔ ملک اور غوری خان ٹھکوڑ  
 جیسے خاندانی القاب سے موسم ہیں۔ بابا دادا و مشکو اتی کا تعلق شیخ اور ٹھکوڑ کے

لہ مشکو اتی نے بابا بیلُو کے تذکرے میں بابا کی کیفیت یوں لکھی ہے کہ اس  
 ملک (کشمیر) کے لوگ مرشد و مرتب کو بابا کے نام سے پکارنے، بنا۔ ... وہ بنا،  
 اسرار الابر ص ۲ اردو ترجمہ)

لہ کہا جاتا ہے کہ مشکو اتہ مشریف کی ساری حدیثیں از بر تھیں لہذا اس القبے کے پہنچانے اس امور  
 خواجہ حیدر سے مشرف ہوتے سہ آنکھ مشکو اتہ خوانداز بر بود عمر تین زمشک ادفر بود  
 چونکہ مشکو اتہ مجلہ یادش ماند باز مشکو اتی اس اڈش خواند  
 بود اس اڈش از کرامت حق خواجہ حیدر علیہ رحمت حق

لہ ملاحظہ ہو مشکو اتی، اسرار الابر اردو ترجمہ مطبوعہ ص ۱۲۸

لکھ ان القاب کی نسبت بامشکو اتی کا کہنا ہے کہ ان میں سے اکثر بڑے بہادر ہو گئے  
 ہیں اسکی لئے انہیں غوری خان ٹھکوڑ کہتے ہیں۔ ٹھکوڑ قوم کے سردار کو کہتے ہیں۔ یہ  
 ہندوستان میں اُنکا القبہ من گما اور ملک بادشاہ کے خواص کو کہتے ہیں لہذا اس القبے کے شیخ  
 میں موسم ہوتے۔ (اسرار الابر ص ۱۲۸)

قبیلے سے تھا۔ ان کا خاندان غور سے آگرہ ہندوستان میں آباد ہوا اور انکے اجداد جو درمیٰ کے بادشاہ تھے، میں جلال الدین غوری کا نام سرفہرست ہے جن کا سلسلہ  
ضحاک بادشاہ سے ملتا ہے۔

مشکوٰۃٰ نے تاریخ کے حوالے سے یہ بات لکھی ہے کہ جب فریدون  
بادشاہ نے ضحاک کو شکست دی تو اُسکی اولادوں میں سے ایک جماعت غور  
کے پہاڑوں کی طرف آنکھی اور وہاں مضبوط قلعے بنوائے جو فریدون کی رحمت  
کے باوجود وہاں سے پست پانہ ہوتے یہاں تک کہ بالآخر فرقین کے مابین  
صلح و صفائی ہوئی۔ ٹھے چنانچہ اسی سلسلہ کے ایک فرد شبیب ہو دی تے جو ضحاک  
کی اولادوں میں سے تھے، کہ علاوہ اس خاندان کے دیگر افراد نے حضرت علیؓ  
کے دور خلافت میں اسلام قبول کر لیا اور بعد میں اس قبیلے کے بعض افراد حکومت  
کے منصب پر فائز ہوتے اور بعض حوادث زمانہ کاشکار ہو کر کشمیر کی طرف آنکھی شے  
لہ ملاحظہ ہو مشکوٰۃٰ، اسرار الابرار، ص ۲۳۸۔

ٹھے مشکوٰۃٰ نے جلال الدین غوری کا خاندانی شجرہ تاریخ کے حوالے اس طرح لکھا ہے  
”جلال الدین غوری ابن بہاوا الحق بن شمس الدین بن فخر الدین بن مسعود بن عززالدین  
حسین ابن قطب الدین غوری ابن محمد بن عیاس بن شبیب“ (ملاحظہ ہوا اسرار الابرار  
ص ۲۳۸ مطبوعہ)۔

ٹھے ملاحظہ ہو مشکوٰۃٰ، اسرار الابرار، اردو ترجمہ مطبوعہ ص ۱۳۷  
ٹھے سلطین غوری یامیان کے بادشاہ اور درمیٰ کے حکمران اسی سلسلہ کے بادشاہ ہو گئے  
ہیں۔ (ملاحظہ ہو مشکوٰۃٰ، اسرار الابرار، ص ۱۳۷)  
ٹھے ملاحظہ ہو مشکوٰۃٰ، اسرار الابرار، اردو ترجمہ ص ۱۳۸۔

بایاد اور مشکوکی کی خاندانی وجاہت نہ صرف دینی حکومت و امارت تک ہی  
 محدود ہے بلکہ یہ خاندان اولیا اور دیگر صوفی بزرگوں کے زمرہ میں بھی شخصیں کا حامل ہے  
 ملک مقصود، ملک ابدال، ملک جشید اور ملک دولت وغیرہ اسی فہرست کے صفت  
 اول میں شمار ہوتے ہیں۔ ملک اور طحکور جیسے صاحبِ کشف و کرامات بزرگ اسی  
 قوم کی شہرت کے باعث ہیں۔ اسکے علاوہ ملک حسن اور ملک سمعیل کا شمار بھی صاحبِ  
 کرامات بزرگوں میں ہوتا ہے۔ ملک حسن ہی اس سلسلے کے وہ فرد واحد ہیں جو سب سے  
 پہلے وارڈِ شمیر ہوتے۔ ملک جلال الدین طحکور نے سلطان سکندر شہیری کے زمانے میں  
 گوجوارہ (سرنگر) کے مقام پر ایک خالقاہ کا قیام عمل میں لایا جو متولی تک صاحبان  
 علم و فضل اور راہ گیر صوفی بزرگوں کے لئے مرکز علم و ادب کے طور پر استعمال ہوتی رہی۔  
 تذکرہ نویس بایاد اور مشکوکی کے سال تولد اور انکی جاتے پیدائش کے بارے  
 میں خوش میں البتہ انکی وفات ۹ برس کی عمر میں ۲ ربیع الاول سال ۱۰۹۰ھ میں ہوئی ہوگی۔ ان کی  
 بیان کی جاتی ہے۔ اس لحاظ سے انکی ولادت سال ۱۰۰۰ھ میں ہوئی ہوگی۔

پروفیشن، تعلیم و تربیت خاندانی روایت کے بموجب ہوتی چنانچہ انکے والد ملک  
 مسعود طحکور مشکوکی کے لڑکپن کے زمانے میں بوڑھے اور سخيف

لہ مشکوکی ملک جلال الدین طحکور کا مرتبہ واضح کرتے ہوتے لکھتے ہیں کہ انکی ولایت  
 اور کرامات و مقامات کے اکثر لوگ متفق ہیں۔ خاصکروانا حسین خبار  
 جو مدت تک انکی حکومت میں خلوت نہیں رہے۔ انہوں نے مجھ سے  
 انکی ولایت کے حالات بیان کئے ہیں۔ (ملحظہ ہو مشکوکی، اسناد الایثار  
 مطبوعہ ص ۱۳۸ اردو ترجمہ)

لے ہو چکے تھے۔ البتہ یہ بات وثوق سے نہیں کہی جاسکتی ہے کہ اُنکے والد عمر کے کس سن و سال تک بقید حیات تھے۔ ”اسرار الابرار“ کے مطالعہ سے پتہ چلتا ہے کہ مشنویتی اصل میں ضلع بارہمولہ کے ایک گاؤں کے رہنے والے تھے۔ طالب علمی کے زمانے میں شہر سرینگر میں محمد بلدمیر میں رہنے لگے اور رانچی زندگی کے آخریں کہیں اور جا کر بس گئے اور اس سلسلے میں خود ہی لکھتے ہیں کہ پیر باتانہ سے مراد شیعہ حسین علی ہے وہ بہت ہی نازک طبع اور ذہین تھے۔ جہاں میں آجکل رہتا ہوں وہیں پر طیحا کرتے تھے۔<sup>۱۷</sup>

شیخ بابا داؤد مشکویتی نے ظاہری اور یاطنی علوم کا اكتساب اپنے وقت کے بلند مرتبہ اساتذہ اور حشیان فیض کے تلمذ میں رکرکیا۔ انہوں نے شیخ حسن حاجی کے پاس قرآن شریف پڑھا۔ علم حدیث کافیض مولانا جمال الدین سے اخذ کیا اور ان سے باضابطہ سند بھی حاصل کر لی۔ مولانا جمال الدین کے فرزند قاضی ابو القاسم جو بہت بڑے عالم تھے، کا سنت اساتذہ اسکویتی پر ہے۔ علاوہ ازیں حافظ شمس نام بھی، اُنکے اُستادوں میں شامل تھے۔<sup>۱۸</sup> اپنے وقت کے چوتھی کے عالم اور فاضل مولانا ناموں میں شامل تھے۔

لہ اسکی صراحت ایک واقعہ سے ہوتی ہے جو کہ مشکویتی نے خود ہی اپنے لڑکپن سے متعلق بتایا ہے اور جسکی جانب واضح اشارہ اگلی سطور میں کیا جاتے گا۔

لہ مشکویتی، اسرار الابرار اردو ترجمہ ص ۲۳۴، ص ۲۵۳

لہ ملاحظہ ہو مشکویتی، اسرار الابرار اردو ترجمہ مطبوعہ ص ۳۳۳

۱۷ ۲۶ ص ” یضاً ”

۱۸ ۳۰۳ ص ” یضاً ”

حیدر کے تلمذ میں مشکوٰۃ نے علوم کے دیگر شعبوں مثلاً فقہ، حدیث، تفسیر اور علم طب کا  
 کافیضان پایا۔ لہ مشکوٰۃ نے اس بات کی تصریح خود ہی کی ہے کہ مولانا خواجہ حیدر  
 کی وفات سے قبل آخری ایام میں میں اُنکے پاس مطول نام کی کتاب پڑھ رہا تھا۔  
 مشکوٰۃ پر بچپن ہی سے بعض صوفی بزرگوں اور اولیائی کی نظرِ عنانت رہی ہے اور وہ  
 حکم عمری میں ہی بعض مردان حق آگام کے دیدار سے مشرف ہوتے۔ ابو رضا شیخ عبداللہ  
 نے اُنہیں مرشد بننے کا مژده سنایا تھا۔ اسکے علاوہ لٹکپن کے زمانے میں ہی میر سید جمال  
 الدین عطاء تی کے مزار پر گھومتے گھومتے پہنچے۔ جہاں وہی ہوش ہوتے اور اس  
 عالم میں تین سو شخصاً کی اور ای مجلس کو دیکھا۔ ابتداؤں کی اس مجلس کو دیکھ کر انکا دل  
 ترپ پ اٹھا تھا اور بقول خود انہی کے دل میں یہ ترپ موجود رہ گئی۔  
 اسکے بعد طالب علمی کے زمانے میں شیخ نوسی بلڈیری کی خدمت میں اپنا اکثر  
 وقت گزارتے تھے اور انکے اپنے ثبات کے لئے دعا کرتے اور انکی مدحی حاصل  
 کرتے تھے۔

لہ رو خواجہ محمد اعظم، واقعات کشمیر مطبوعہ ص ۲۷۱ (ب)، پیر غلام حسن تذکرہ  
 اولیتے کشمیر مطبوعہ ص ۲۸۳  
 تھے مشکوٰۃ اسرار الابرار دو ترجمہ مطبوعہ ص ۳۸۳۔ واضح رہے کہ مولانا خواجہ حیدر کی  
 وفات سال ۱۴۶۵ھ میں ہوئی۔

۳۰۳  
 ۳۰۳ ملاحظہ، و اسرار الابرار (اردو ترجمہ) ص  
 تھے مشکوٰۃ کو اس بات کا اعتراف ہے کہ مجھ پر اُنکی روحانیت کی طرفی شفقتیں ہیں  
 کیونکہ ابتداء میں جو کچھ فیض پایا وہ انہی سے پایا (ملاحظہ، و اسرار الابرار" ص ۱۱۱)  
 ۱۱۱ تفصیل کے لئے ملاحظہ، و اسرار الابرار" دار دو ترجمہ) ص ۱۱۱-۱۱۲  
 ۱۱۲ ملاحظہ، و اسرار الابرار ص ۳۶۶۔

مشکوٰتی شیخ موسیٰ بلڈمیری کی خانقاہ میں جلتے تھے اور شیخ موسیٰ کو محوٰ بادت دیکھ کر انکے طرز عمل کو اپنے لئے پسند فرمایا تھا۔ انہیں اس بات اعتراف ہے کہ موسیٰ مگر ماہیں بعض راتوں میں انکی خانقاہ میں جایا کرتے اور انہیں نصف شب سے صحیح منک نماز میں مشغول پاتے۔ وہ تہجد کی نماز میں بارہ بار سورہ اللہیں پڑھتے تھے اور میں اٹھتے پر سورہ اخلاص پڑھتا چھوڑ کر اسی طریقہ پر چلتا رہا پھر مرشدوں کی ست کا یہ تجھبہ ہوا کہ دونوں طریقے مجھ سے چھوٹ گئے بلکہ ایک سال نماز تہجد کی نصیب نہ ہوتی۔ بہتری کو شش کے بعد بھرا سی پرانی دلگر پر آیا۔

بایاد اوّد مشکوٰتی کم عمری میں ہی اپنے مرشد حقیقی ابو الفقر را یا نصیب الدین عازی کی خدمت حاضر ہوتے۔ جب وہ موضع ملاجی میں اپنے ایک مرید شیخ لنگر لشی کے گھر میں تشریف فرائیا۔ تو ابو الفقر کے دیدار سے مشرف ہوتے اور ازاں را ہرات مشکوٰتی سے پرسال حال ہوتے۔ انکا حسب و نسب پوچھنے پر معلوم ہوا کہ آپ شیخ اوّر ٹھکور کے خاندان سے ہیں۔ شیخ والامرتبت نے اُسی وقت یہ خوشخبری سنادی کہ موصوف کے قبیلے سے اس زمانے میں اس گروہ میں شامل ہونے والے تم ہو۔

له ملاحظہم ہو اسرار الابرار ص ۳۶۴۔

۲۔ اس مجلس پر نور میں بقول مشکوٰتی کچھ لوگ تلاوت قرآن میں مصروف تھے کچھ اور ادا و ہذیکار اور فکر و ماقبہ کی حالت میں تھے۔ اس باوقار مجلس کا مشاہدہ کرنے سے مشکوٰتی پر بقول خود ان کے ایسا خوف ہے اس چھاگیا کہ وہ ہر کا بکار ہے گئے (ملاحظہم ہو اسرار الابرار)

۳۔ گفت چون ازاوت ہٹا کوئی غم مخور کر قبیلہ نوری  
ہر زمان از قبیلہ ایشان  
مے برآمد کسے زد رویشاں  
عارف ذوالعیال تو خواہ بود  
این زمان شاید آن تو خواہ بود  
گفت ازاوت ہٹا چون گرز ہائے دو ریو

اہل اللہ کے فروہ میں شام، ہونے کی خوشخبری پا کر اپنے مرشد کی تهدیدت میں  
ہانپر رہ دے۔ اور یقول اخود مثہل سفر طے کئے یہاں تک کہ مدارجِ اعلیٰ پر فائز ہونے۔  
شیخ مجھے سمجھے ہے پرانی پڑ ماہور ہے۔ اور نصوف و ملاؤ کے ملاؤ بہ منازل اپنے مرشد  
کی رہنمائی میں طے کئے اور ان کا شمار مقتدر خلفاء میں کیا جانے لگا۔

مشکوٰۃ اپنے پیر و مرشد کی وفات جو ۱۰۳۰ھ میں ہوئی کے بعد تقریباً پچاس  
سال زندہ رہتے اور اس عرصے میں دیکھنے والی سمعت سے اخذ فیض کیا ایسے  
مردانِ حق آگاہ میں شیخِ مجنون، شیخ دوست اور شیخ طاش خاں نور سے قابل ذکر ہیں۔  
میں، خواجہ طیب، شیخ یوسف رشی، جناب سہیہ رشی، شیخ کنگ رشی، شیخ محمد حسن،  
خواجہ محمد فضل، آخوند ملا شاہ بدھی، خواجہ خاوند محمود اور شیخ عبد الرشید وغیرہ اُن کے  
معاصرین اور احباب میں شمار ہوتے ہیں۔

بایاد اؤد مشکوٰۃ نے وادی کے طول و عرض میں کشمیر کے بعض صوفی بزرگوں کے  
مراarat پر حاضری دی اور خانقاہوں میں چل کشی کی۔ ایسے مقامات میں کو لگام،  
غار کیمیوہ، لول پور، خانقاہ بابا شمس الدین، خانقاہ بہرام خان، خانقاہ حاجی موسیٰ

او مشکوٰۃ نے اپنے پہلا چلہ مرشد کے سکم سے اپنے آبائی قصبه بارہولہ میں کام اور تقلیل  
خود بہرام خاں کی نمائندگی میں یہ مفتخر کرنا ابغاہم دیا۔ ملاحظہ ہوا اسرار الابرار ۲۰۳۰۔  
تمہ بایاد اؤد مشکوٰۃ کا کہنا ہے کہ میں تقریباً ۲۰ سال اُنکی صحبت میں رہا ہوں گے  
مجھے دل کی باتوں اور پوشیدہ مصلحتوں میں آگاہ کیا اور مجھے مرید بننے کی اجازت  
فرما۔ (ملاحظہ ہو ص ۲۰۵، اسرار الابرار)

تمہ بقول مشکوٰۃ تیس سال تک اسکے سامنے خلی صحبت رہی۔ (ملاحظہ ہو ص ۲۳۳)  
تمہ اُنکی صحبت کو مشکوٰۃ عظیم نعتوں سے شکران کرتے ہیں

مزار سید حسن و سید حسین منطقی بہیقی، شیوه چھار رشوف خاص طور سے قابل ذکر ہیں۔  
 اس کے علاوہ اپنے مرشد کی معیت میں کرناہ اور تبّت کا بھی سفر کیا ہے دہلی کے سفر  
 میں بارہ میر سید جمال الدین کے مزار پر حاضری دی اور ان اسے بڑا فائدہ حاصل کیا۔  
 خواجہ معین الدین نقشبندی نے مشکوٰۃ کو اپنے چند مریدوں کے ساتھ بادشاہ دہلی  
 کے پاس بطور وکیل استغاثہ بیچ دیا۔

بابا مشکوٰۃ نے اپنی زندگی تأمل میں نہیں گزاری بلکہ اپنے مرشد کے ایک ہر یہ  
 شیخ صالح مقنی کی بیٹی سے نکاح کیا۔ البتہ اس نکاح سے حاصل شدہ نتائج کے بارے  
 میں دستیاب وسائل کی روشنی میں کچھ پتہ نہیں چل سکا۔

مختم طور علم تعبیرات کے شناساً ظاہری اور باطنی علوم کے شناور اور اپنے عنہ  
 کے یہ شکافتہ مزاج، خوش طبع اور ظریف، ۹ برس کی عمر میں ۲۴ ربیع الاول ۱۰۹۶ھ  
 میں انتقال کر گئے اور شہر سرینگر کے ایک نوایی علاقے محلہ گنڈر پورہ (عیدگاہ) میں  
 ان کا مزار محل فیوض و برکات ہے۔

بابا داؤد مشکوٰۃ ایک صوفی بزرگ ہونے کے ساتھ ساتھ اپنے وقت  
 کے عالم و فاصل بھی تھے، اپنے پیر و مرشد کی طرح صاحب نصانیف تھے۔ فارسی  
 زبان کے علاوہ انہیں عربی پر پوری دسترس حاصل تھی اور ان دونوں زبانوں  
 میں اپنی مہارت کا ثبوت دیتے ہوتے بلند پایہ تصدیق ای طور یادگار چھوڑ لی ہیں۔  
 پہنچانے والے فارسی زبان میں "اسرار الابرار" کے علاوہ انہوں نے شیخ فرید الدین عطار  
 کے "منطق الطیر" کے جواب میں "اسرار الشجر" نام کی کتاب لکھی ہے۔ رسیوں کے

۰۔ مرصاد العباد ص ۹۲۔ ۰۔ سیع مرعبد الدول ص ۲۲، نفحات الانس ص ۸۵  
 ۰۔ اوراد شیخ بدر الدین قریشی (ص ۲۲۱) ۰۔ شرح تعرف ص ۲۳۳، فتویٰ ابری  
 ص ۱۳۔ ۰۔ تاج الدسامی ص ۱۳۵ ۰۔ تاریخ مولانا حبیب ص ۱۹۹ ۰۔ تفسیر  
 قاضی ص ۲۵ ۰۔ کشف الحقائق تالیف میر سید علی ص ۲۷۹ ۰۔ مصباح الشرفی  
 ص ۱۳ ۰۔ خلاصۃ المذاقب و صیت نامہ ملا اسماعیل زاہد ص ۱۸-۱۹ ۰۔  
 تفسیر روز ص ۱۹۲ ۰۔ احیا الاسلام ص ۱۹۲ ۰۔ تحفۃ السالکین ص ۳۰۵  
 ۰۔ اسرار الابرار و برہان الاصفیا ص ۲۳۳ ۰۔ شرف السادات ص ۲۰۵  
 ۰۔ سراج الہدایہ ص ۳۲۶ ۰۔ خلاصۃ العقاوی ص ۲۳ ۰۔ تذکرۃ الابرار من  
 تضییف شیخ حسین علی ص ۲۵۳ ۰۔ شرح مشکواۃ ص ۳۳ ۰۔ صواعق عمرۃ ص ۲۴۳  
 ۰۔ شفا از قاضی عیاض ص ۲۴۳ ۰۔ فتوحات مکہ ص ۲۴۵ ۰۔ فصول الحکم  
 (ص ۲۴۵)، ذخیرہ ص ۳۸۶، محیط ص ۳۸۶ ۰۔ مناجات عبدالسُّدَانِ انصاری ص ۱۲۸  
 ۰۔ کشف المحبوب ص ۳۸۵ وغیرہ۔

اسرار الابرار کو تضییف کرنے کے عوامل اور محکمات کی اشاندی ہی کرتے ہوتے  
 مشکوکی لکھتے ہیں کہ جب روایات کی ہریں متلطم ہوتیں اور منقولات کی دوڑیں تیزی  
 آگئی کشمیر جنت نظر، خدا سکوتیا ہی سے محفوظ رکھئے، با اثر مشائخ اور بزرگ مشاہیر کی قابل  
 تعریف و قابل حفظ ہاتوں، دوستانِ خدا کے پسندیدہ حالات اور عارفوں اور سالکوں  
 کے دلپسند اور مفید روز نے مجھے ابھارا کہ میں ایک ایسا تذکرہ لکھوں جو عام فہم اور  
 مفید ہو۔ لیکن عوام کی باتوں پر بھروسہ کر کے نہیں بلکہ جب تک معتبر اور مشہور کتابوں  
 سے ثبوت نہ ملے تب تک تحریر نہ ہو۔ لہ

طريقہ پر ”منهاج الرشیۃ“ عربی زبان میں انکا شاہ کار تصور کیا جاتا ہے ”اسرار الشجر“ اور ”منهاج الرشیۃ“ ہماری دسترس سے باہر ہیں۔ لہذا ہماری گفتگو کا عور زیادہ تر ”اسرار الابرار“ یہی متن تحریک ہے۔

مشکوٰۃؑ نے ”اسرار الابرار“ کاتانا بنا جن مأخذ سے بنائے اسکی طرف تمہید میں خود ہی وضاحت کی ہے جسکی تفصیل یوں ہے ۔ دستورالکتابکیں شرح تصیدہ وردالمیرین ۔ غلبۃ مجاہدین ۔ رشی نامہ در حالات هر دمی بایارشی ۔ تصانیف بابا داؤد خاکی ۔ نورنامہ من تصنیف بابا نصیب الدین غازی ۔ تصانیف شیخ یعقوب صرقی ۔ شیخ موسیٰ زہگیر، خواجہ جبیؒ اللہ (نوہری) جی ۔ فارسی اور کشیری (سنکرت) زبان میں تھمی گئی تواریخ ۔ سلسلہ جات کی تاریخ ۔ اقوال بخارب احوال الفقراء بابا نصیب الدین، مولا ناخواجہ ابو طیب، شیخ مجذون، ابو محمد، شیخ علی محمد، مولانا شیخ علی پانپوری اور دیگر علمائے معتبر اسکے علاوہ جو دیگر تصانیف مأخذ کے طور پر استعمال ہوئی ہیں انکی تفصیل اس طرح ہے ۔ اقلام الاسلام (ص ۱۷)، ہلکستان سعدی، شرح مصائب تصانیف در احوال شیخ جلال الدین بخاری ۔ عوارف المعارف۔ مقامات خاکی ۔ رسالت اقبالیہ (ص ۳۴)، منازل انسارین (ص ۱۲)، منهاج العابدین (ص ۹۷) ۔ رسالت قدسیہ من تصنیف خواجہ محمد پارسا (ص ۸۵)، روضۃ الاحباب ص ۹۲ ۔

ام مشکوٰۃؑ شیخ نور الدین رشیؒ کے کشیری کلام کا فارسی زبان میں ترجمہ کرنا چاہتے تھے لیکن بقول خود ”محمّه وہ حال میسر نہیں ہوا اور اس حال کے بغیر اسکی مطہاش ہاتھ نہ اسکی کیونکہ انہوں نے جو کچھ فرمایا ہے وہ حال میں فرمایا ہے اور چونکہ محمّه وہ حال نہ تھا اس لئے یہ جسارت نہ کر سکا صرف چند اتوں کا ترجمہ کیا (ملاحظہ ہو ص ۱۰۹)

اسرار الابرار کو تصفیہ کرنے میں مشکوٰۃ تسکین قلب پنا چلہتے تھے ورنہ بقول خود ”محبّ قلم کی تلاش اور کاغذ کی خراش کی کوئی ضرورت نہ تھی بلکہ قلم کا توڑنا اور کاغذ کا پھاڑنا بہتر تھا۔“ ۱۶

”اسرار الابرار“ کو تصفیہ کرنے اور تسکین قلب پانے کے ضمن میں مشکوٰۃ نے چند وجہات بتائی ہیں۔ ان میں سے ایک یہ ہے کہ طلب کی ابتداء میں مجھ میں عجیب سی حالت ظاہر ہو گئی اور کچھ بے چینی سی پیدا ہو گئی تھی۔ مجبوراً اپنے آپ کو اس کام پر لگادیا اور اس میں محمود مگن رہکر ایک طرح کی تسکین پا کر اس بحث میں صروف ہوا۔ (ملاحظہ ہو ص ۱۶)۔

ایک اور جگہ مشکوٰۃ اپنے مرشد بابا الصیب الدین کے حوالے سے ابو علی دقاق سے پوچھ گئے ایک سوال — ”کیا میر دان خدا کی یاتیں سننا اور انکا نذر کرنا، جبکہ ان پر عمل پیرا نہیں ہوا جاتا ہو؟“ کوئی فائدہ پہنچا سکتا ہے۔ یہ کے جواب میں لکھتے ہیں کہ اسیں دُوفائدے ہیں ایک یہ کہ اگر طالب میں جذبہ سنجو ہو تو اسکی ہمت بڑھ جاتی ہے اور جستجو تیر ہو جاتی ہے۔ دوسرا فائدہ یہ ہے کہ جب انکی یاتیں سننا اور انکے حالات دیکھ لیتا ہے تو طالب کا غرور لٹک جاتا ہے اور خود مسری سے نکل جاتا ہے (ص ۱۶)۔

الله تعالیٰ کا اپنے جیبی محمدؐ کو گزشتہ انبیا کے حالات و واقعات سننے کے ذیل میں انکی دلخوبی اور تسکین قلب کا نذر کر تے ہوتے مصنف کا لکھنا ہے بس خلاصہ انبیاؐ کو انیسا اور رسول کے واقعات صبر و سکون بخشیں تو دوسروں کا بھی اسی پر اندازہ کرنا چلہتے حالانکہ حضور پُر نورؐ کی ذات والاصفات صبر و شکر اور برگزیدگی واستقلالی اور فور رحمت کا مخزن ہے پھر بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس طرح خطاب ہوا تو دوسروں کا کیا کہنا جو کسی شمار و قطار میں ہی نہیں۔

(ملاحظہ ہو ”اسرار الابرار ص ۱۶“)

معلوم ہوتا ہے کہ مصنف کے ذہن میں "اسرار الابرار" کا نام پہلے ہی سے موجود تھا، پھر بھی دل سے مشورہ کرنے اور دوستوں کی استدعا کو منظر رکھتے ہوتے انکھ لئے اولیاً اللہ کے حالات اور مردانِ راہِ حق آگام کے کچھ اقوال پر مشتمل "اسرار الابرار" نام کی کتاب تحریر کی اور یہی اسکا موضوع بنا۔

مشکوٰتی نے اسرار الابرار کو درجیے بہا اور عل شب چراغ سے مشابہ کرتے ہوئے قاری پر زور دیکھ لکھا ہے کہ وہ یہ نہ دیکھ کہ معنوی اور گھٹیا چیزوں سے حاصل ہونے والی قیمتی اشیا کہاں سے آتی ہیں بلکہ وہ ان بے بہاموتوں کی قدر و قیمت کو جان لے اس طرح سے مصنف نے ان موتویوں کے فور سے فیضیاب ہوتے کی دعوت دی ہے۔

موضوع کے اعتبار سے "اسرار الابرار" کشیر کے بعض صوفی بزرگوں، اولیاء اور شیعوں کے حالات اور بعض مردانِ راہِ حق کے اقوال پر مشتمل ہے مصنف نے یہ تذکرہ غرہ تحریر سال ۱۹۶۵ء کو اختتام کوئینچا یا، اسکی ابتداء میں ایک مقدمہ لکھا ہے جسیں حمد و لعنت کے بعد "اسرار الابرار" کو لکھنے کے عوامل و وجوہات اور اس کی قدر و قیمت اور اپنی بے باطنی اور عاجزی کا اعتراف کیا ہے اس کے بعد سید میر علی ہمدانیؒ کے تذکرہ سے کتاب کا باضابطہ طور آغاز کیا ہے جسکی وجہ یہ لکھنی کہ جو نکہ صاحب ولایت و تدبیر راہِ حق کے سر زاویہ فنا فی اللہ کے گوشے گیر حضرت امیر کبیر قدس اللہ سرہ سب سے پہلے رونق افروز گلاشن کشیر ہوتے اسلتے تیناً و تیسراً کاً اُنکھے ہی تذکرہ خیر سے ابتداء کرنا مناسب سمجھ لیا۔ مشکوٰتی کو اس بات کا بھی اعتراف ہے کہ میر سید علی ہمدانیؒ کے ذکر خیر اور اُنکے اوصاف حمیدہ سے تو مشاہیر علماء و مورخین کے دوادین پر ہیں۔

لئے، لئے مشکوٰتی، اسرار الابرار ص ۱۵۔

”اسرار الابرار“ ۱۲۵ صوفی بزرگوں، ریشیوں اصلاحیت و عابدات کے مذکورے پر مشتمل ہے۔ اس میں تقریباً ہر سلسلہ سے تعلق رکھنے والے مشارع اور رشیوں کو ذیر بحث لایا گیا ہے اور اس کی خوبی اس بات میں مضمون ہے کہ ایک صوفی بزرگ کے حمیدہ اوصاف کا خلاصہ تمہید کے طور پر اپنے کتنے گئے اشعار میں کیا گیا ہے یہ روایت تقریباً ہر ایک کے ساتھ دہرائی گئی ہے، اسواتے چند اپنے۔

اسرار الابرار میں جہاں مشارع اور اولیائے کا مذکورہ ملتا ہے وہاں بعض اہم نوعیت کے تاریخی واقعات کی نشاندہی کی گئی ہے۔ کتاب کی اہمیت اس بات میں مضمون ہے کہ یہ اپنی نوعیت کی پہلی کوشش ہے جس میں مذکورہ کے ساتھ ساتھ تاریخی ہے پچاپھر اسکی تقلید کرتے ہوئے بعد کے مورخین نے اس قسم کی کتابیں تصنیف کیں۔ اور یہ کتاب بطور مأخذ اُنچھے پیش نظر ہے۔ جن اہم نوعیت کے تاریخی حقائق کو ذیر بحث لایا گیا اُن میں خانقاہ معاویہ کی تعمیر سے پہلے ایک چوتھرہ کی تعمیر جہاں فقط پنج گانہ نماز ادا ہوتی تھی۔ شاہ ہمدان کا کشمیر میں قیام۔ شہیری سلاطین کا سلسلہ۔ یعقوب شاہ چک کے ہاتھوں قاضی موسیٰ کافی اور اکبر کا حملہ کشمیر۔ علی شاہ چک کے عہد میں تھوڑا سالی اور بھر اسکا انتقال۔ علی شاہ کی بیوی بست مال کا مذکورہ۔ شیخ بابا جنون کا قول نقل کرتے ہوئے غازی شاہ چک کے عہد کا ایک اہم واقعہ کا اندر راجح میر فروزان چوپ کے ظلم کی داستان وغیرہ ایسے واقعات ہیں جو کشمیر کی دیگر تواریخ سے نقل ہوتے ہیں۔ ایسے واقعات کو دہراتے میں مصنف نے اپنی طرف سے کوئی رائے زنی نہیں کی ہے اور ایسے بیانات کے مطالعہ سے مصنف کی موڑخانہ تحقیقت واضح ہو جاتی ہے۔ مذکورہ بالا تاریخی واقعات کو بیان کرنے کے علاوہ مصنف کے ایسے تاریخی واقعات نہایت اہمیت کے حامل ہیں جنکے کو وہ صینی گواہ اور شاہد رہے ہیں۔ ان میں سر شنگر کی جامع مسجد میں ایک عجیب لخاچ نہ کشف اور اسکے تاریخی واقعہ توت وغیرہ

سرفہرست ہیں۔ اسکے علاوہ بعض تاریخی مصرعے جو بعض اہم صوفی بزرگوں کی وفات پر کہنے گئے ہیں قابل ذکر ہیں جیسے ”کنگی بایادر بہشت“ ”گداۓ شاہ قلیم ولایت“ ”امجد مشارع بود وغیرہ۔

بایادر اور مشکوati کا تعلق سلسلہ شہروردیہ سے تھا لیکن انہوں نے کشمیر میں بعض اہم دینی صوفی سلسلوں کے مشارع اور صوفیوں کے حالات و واقعات کو زیر بحث لایا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ کشمیر میں رشی سلسلہ کے احیا کا خاص طور سے تذکرہ کیا ہے اور اس سلسلہ کے بعض اہم رشیوں کے حالات تفصیل کے ساتھ لکھے ہیں۔ ”اسرار الابرار“ کے مطابع سے پتہ چلتا ہے کہ مصنف نے جگہ جگہ شریعت و طریقت اور حقیقت کی ترجیحی کی ہے۔ علم الیقین، عین الیقین اور حق الیقین کی وضاحت ہنایت عمدگی کیسا تھا کہ ہے۔ نیز تصوف و سلوک کے بنیادی اور اہم مسائل کو زیر بحث لایا ہے جن میں صوفی کی تعریف، طالب صادق، اہمیت مرشد، کاملوں کی صحبت، حکم پیر و اطاعت مرشد، ذکر خیری سفارش، وہی کامل کی تشنی، کثرت ہیں وحدت وحدت الوجود، اقسام مراقبہ، توبہ، توکل و تسلیم، فنا و بقا، مشاہدہ عالم غیب اور عالم مثال جیسے صوفیانہ مسائل خاص طور سے قابل ذکر ہیں۔ اسکے علاوہ تعین اول، عقل اول، حکم اول اور نور اول کو ایک ہی معنی میں لیا ہے۔

مشکوati نے بعض مقامات پر اپنی محققانہ بصیرت اور تنقیدی تکته زگاہ کا واضح ثبوت دیا ہے۔ چنانچہ شیخ نور الدین رشی ”کی گفتگو“ بعض بیانات کی روشنی میں حضرت امیر کبیر رکے ساتھ مشہور ہے لیکن اسکے برعکس مشکوati تکھتے ہیں کہ وہ اصل بیان امیر سید محمد ہدایت رکے ساتھ ہونی ہے نہ کہ حضرت امیر کبیر میر سید علی ہدایت رکے ساتھ۔

چاہ بابل سے متعلق تاج الدشامی اور تفسیر قاضی کے بیانات نقل ہونے کے بعد لکھا ہے کہ کشمیر میں ایک جگہ چاہ بابل کے نام سے مشہور ہے بعض سیاح اور حاجی کہتے ہیں کہ عرب و عجم کے شہروں میں کشمیر صحرائے بابل اور باغ سیلہ انک کے نام سے موسم ہے۔

بعض تذکرہ نگاروں کے عکس مشکوati نے بعض مقامات پر اپنی راتے قائم کی ہے اس سلسلے میں سید حسین سامانی کے وردِ کشمیر کے سلسلے میں تاریخ میں درج ہے کہ انہیں میر سید علی ہمدانی<sup>ؒ</sup> نے کشمیر کے حالات معلوم کرنے سے پہلے اپنے پیشوں کے طور پر کشمیر پہنچا تھا۔ لیکن مشکوati کا لکھنا ہے کہ ہرات آنکا طعن انتھا۔ وہاں جب فاد برپا ہوا تو پہلے ہندوستان اور پھر اپنے اہل و عیال سمیت وارد کشمیر ہوئے۔ یہ مشکوati نے اس بات کا بھی اعتراف کیا کہ میر سید حسین سامانی کے کشمیر پہنچنے سے پہلے یہاں مسلمانوں کی تعداد بہت کم تھیں البتہ بزرگوں کے متعلق یہی عقیدت رکھتے تھے اور خواہشاتِ نفس اور لاپیٹ سے مُبرا تھے۔

خدا نہ جلالیہ کے توالے سے مریدوں سے اخذ بیعت لینے کے بعد مشکوati اس پیغام پر پہنچے ہیں کہ آج کے توبہ کرنے والے مریدوں سے زیادہ توبہ کے محتاج ہیں مگر توبہ نہیں کرتے اور تاہم ایک لمبے کے لئے بھی خدا کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ زبان کھو کھلے وعظ کے لئے اور ہاتھ لاپیٹ کے لئے کھول دیتے ہیں جو غطا ہر میں کرتے ہیں وہ باطن میں نہیں کرتے۔

”اسرار البار“ سے عصری آگھی کے علاوہ کشمیر کی سیاسی، سماجی، ثقافتی اور

۱۰۰ مشکوati، اسرار البار ص ۲۳۵۔

۱۰۰ مشکوati، اسرار البار ص ۵۵، ۵۵ ص ۵۲۔

تمدنی پہلوؤں کی عکاسی بھی ملتی ہے۔ کشمیر کے ایک مرغوب غذا "شکار شب دیگ" کا رواج یہاں بہت پہلے سے تھا۔ جو مصنف کے زمانے تک قائم و دائم تھا۔ کاشمی سینکنے اور سنگھاڑے کھلنے کی مقبول رسم کشمیر کا رواجی بھانڈ جشن، قبور پر عمارتیں تعمیر کرنا اور کسی کے مرتنے کے بعد کھانا پکانا، آلات ساز و آواز مثل بانسری شہنما قی طھوول وغیرہ کا بیان ملتا ہے۔ نیز کشمیر میں دستیاب روایتی اشیاء مثلاً "کاغذ"، روشنائی، شال، پارچہ، قلمدان، قلم اور قلم تراش کا تذکرہ بھی ملتا ہے۔

مشکوٰتی کو اپنے غیر کشمیری ہوتے پر فخر رہا ہے اور انہوں نے کشمیر لویں کی نسبت بعض خوارت آمیز الفاظ استعمال کئے ہیں ایک جگہ لکھتے ہیں کہ یہاں "کشمیر" کے لوگوں کی بے وقوفی عقائد و عقائد کے ہاں مشہور ہے (من<sup>۳</sup>) اسکے علاوہ ایک خاص فرقہ کو ہدف تقدیم بنایا ہے۔

مغل دور میں ایک نیا سبک سبک ہند کی کے نام سے پنپ رہا تھا جو اپنی مشکل پسندی اور مغلق عبارت آرائی کے باعث مشہور ہے۔ "اسرار الامر" کا سبک، سبک خراسانی اور سبک عراقی کی صدائے بازگشت ہے۔ اسکی عبارت سادہ، روایا اور شیرین ہے۔ گویہ تذکرہ فارسی نظریں ہے۔ لیکن اسیں اشعار کا جا بجا استعمال کیا گیا ہے جو مصنف کے خود تخلیق کر دے ہیں اسکے علاوہ دوسروں کے اشعار سے بھی اشتہاد کیا گیا ہے۔ عربی آیات اور احادیث سے اپنے بیانات کو تقویت دی ہے۔ "اسرار الامر" میں بعض بیانات کی تکرار ملتی ہے اور بعض روایات کے بیان میں احتیاط نہیں برقراری کیا گیا ہے مثلاً ایک روایت حضرت ابوسعید حذریؓ سے منسوب کر کے یوں لکھی ہے کہ جب آدمی صبح کرتا ہے تو تمام اعضا سویرے ہی زبان کے پاس حاضر ہو جاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اے زبان ہم تجھے خدا کی قسم دلاتے ہیں کہ سیدھی رہنا کیونکہ اگر تو سیدھی سے قسم بھی سدھے ہیں اور اگر تو طیڑھی سے قسم بھی طیڑھے ہیں، یہ اصل میں

یہ بقول جناب امام جعفر صادق ع میں منقول ہے۔

(فکار) سالک جب آخرت کے کاموں سے قریب ہو جاتا ہے تو دنیا کے کاموں سے دور جا پڑتا ہے۔ دنیا اور آخرت مشرق اور مغرب سمجھ لوایک کی نزدیکی دروس سے کی دوری کا باعث ہے۔

• — عالم مثال، عالم ارواح اور عالم اجساد کے درمیان ایک واسطہ ہے کیونکہ روحوں کا جسموں میں آتا اور جسموں کا روحوں سے ملنا یہی مطلب رکھتا ہے۔  
• — کاملوں کی صحبت، صحبتِ حقیقتی جیسی اور ائمہ اقوال و افعال خدا<sup>(ص ۱۴۳)</sup> اقوال و افعال ہیں کیونکہ حق ائمہ اعضاً اور انکی روحانی اور جسمانی قوت بن جاتا ہے۔ (ص ۱۴۳)

• — سازوآلات کے ساتھ گانے کے جواز میں نہ تو علماء مجتہدین سے اور نہ ہی صوفیاتے کرام سے ہی کوئی ثبوت فراہم ہوا ہے اور جن باتوں کی نسبت انکی طرف کی گئی ہے وہ بہتان اور انہائی میں مکمل ہیں۔ (ص ۱۸۷)

• — مرشد کے لئے تعبیرِ ادلی اور حدیث کا علم اشد ضروری ہے کیونکہ راہِ خدا میں چلنے والے کو غیب سے جلوے نظر آتے ہیں اور واقعات کے دروازے مکمل جاتے ہیں اور ہر واقعہ غیب کا اشارہ ہوتا ہے۔ مرید کی کمی اور زیادتی سستی کا ثبوت، دل کی صفاتی اور آسودگی کا پتہ، نفس کی اچھی اور بُری صفات کی شناخت، دینوں اور اخروی محبت کی علامت، شیطانی نشانی اور رحمانی حالت اور دروس سے امورِ عجیب کوئی حدیث شمار نہیں۔ ابتداء کرنے والے کو ان میں سے کسی بھی چیز کی خبر نہیں ہوتی اور نہ وہ پہچان سکتے ہے۔ کیونکہ یہ ساری یاتیں غیب کے زمانے کی ہیں اور

غیب کا زمانہ بھی غیب والے ہی جانتے ہیں (ص ۱۹۳)

• — یہ خلوص اہل تصوّف، مومن کی دعا کی قبولیت کو اسکی کرامت شمار کرتے

بیں اسی لئے اس مومن کو ولی کہتے ہیں جسکی دعائیں قبول ہوتی (ص ۲۳۴)۔  
 صادق وہ ہوتا ہے جو استقامت بر تے ورنہ طلب نہیں بلکہ ہوس ہوتا ہے  
 جب تک مرشد کافر مان نہ ہو روحانی کام انجام نہیں پاتے (ص ۳۰۴)۔



### مطبوعاتِ

جمول و شمیر کلچرل اکیڈمی کی مکمل

### فهرستِ کتب

ایک پورٹ کارڈ لکھ کر طلب فرمائیں

شعبہ مطبوعات، کلچرل اکیڈمی، لال منڈی  
 سرینگر - شمیر



## صویہ جہول کے اولیا تکرم

اولیا رکرام اور صوفیاء عظام مُقرب الہی اور خاصانِ حق میں سے ہوتے ہیں، جن کے قلوب نورِ ایمانی سے منور اور غیر متزلزل عزم و استقلال سے سرشار ہوتے ہیں۔ مجاہداتِ نفس، عبادت و ریاضت، شانِ استغنا اور دعوتِ حق انکے منصب و لایت کا خاصہ ہوتا ہے۔ ان حضرات کی نگہ معرفت ذات پات اور رنگ و نسل کی جگہ بندولیں کو مُسترد کر کے انسانی ضمیر کی تطہیر کرتی ہے اور انسانیت کو اعلیٰ اخلاقی اقدار کی عملی تدریس سے نوازنا چاہتی ہے۔ اولیا رکرام کا مشن عالمگیر ہے۔ دینِ اسلام کی تبلیغ و اشاعت میں ان حضرات نے جو گرانقدر خدمات انجام دی ہیں، وہ قدم قدم پر بھارے لئے مشعلِ راہ کی جیشیت رکھتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ عوامِ انسان کے پاکیزہ اخلاق و اطوار اور روحانی فضیلت سے متاثر ہو کر ان کے حلقوں ارادت میں آتے گئے۔ ان حضرات کے ذریعے ایسے کشف و کرامات بھی ہوتے رہے ہیں جن کو محض عقلی استدلال پر بھی سمجھنا کافی نہیں ہے۔

اولیا رکرام نے سفر کی صورتیوں اور غیر موافقانہ ماحول کی پرواہ نہ کرتے ہوئے

دور افتادہ اور پیمانہ علاقوں تک رسائی حاصل کی اور لوگوں کو شرک و بدعات، توہم پرستی اور تنگ نظری سے نکال کر باہمی اخوت، رواداری، مساوات اور پاکینہ و بنیذ نصب العین کی طرف رینہائی کرتے رہے۔ دنیا کا شاید ہی کوئی ایسا خطہ ہو جہاں تک ان حضرات نے روحاں فیوض و برکات کا پیغام نہیں بھایا ہو۔

صوبہ جموں ایک پہاڑی خطہ ہے۔ اس خطہ ارض کو بھی ریاست کے دوسرے علاقوں کی طرح ہی کئی برگزیدہ روحاں مبلغین اور مشائخین کی قدم بوسی کا شرف حاصل رہا ہے۔ زیرِ نظر مضمون میں ان حضرات کے بارے میں ایک اجمانی تذکرہ پیش کرنے کی ایک حقیری کوشش کی گئی ہے، جن کے فیضانِ نظر اور سعی سعید سے بیہاں کے عوام کو اخلاقی بصیرت سے روشناس ہونے کی سعادت حاصل ہوتی رہی ہے اور بیہاں کے تہذیب و تحافت نے ایک نیا رخ اختیار کیا۔

## ○ حضرت شاہ محمد فرید الدین بغدادی

صوبہ جموں میں اولیاءِ کرام کا ذکر کرتے وقت ہماری نظر سب سے پہلے سلطان العارفین حضرت شاہ محمد فرید الدین پر جاتی ہے۔ آپ آسمانِ ولایت کے ایک تابندہ ستارے ہیں اور سلسہ قادریہ سے تعلق رکھنے والے ایک جامع کمالات، روحاں مبلغہ اور داعیٰ دین ہیں۔ اپنی حیاتِ بابرکت کے آخری حصے میں آپ نے صوبہ جموں کے شمالی حصے کے دور افتادہ اور دشوار لگزار پہاڑی علاقے، جس میں ضلعِ دودھ خاص کر شتوڑ اور اس کے ملحقة علاقے شامل ہیں، کو اپنا مرکز توجہ بنایا اور بیہاں کے ہزاروں لوگوں کو شرک و بدعات اور توہم پرستی سے نکال کر نورِ اسلام سے روشناس فرمایا۔ آپ کی آمد سے قبل بھی اگرچہ اس علاقے میں علماء اور صوفیاء حضرت کے ورود مسعود کے اشے ملتے ہیں لیکن آپ نے باقاعدہ طلب پر یک جملات آب و مٹھائیں کی میثیت سے بیہاں

کے عوام کو اسلامی طرزِ حیات سے متعارف فرمایا اور ہمہ الٰہ کے تہذیبی اور شفاقتی نقشے کو  
اسلامی فلکو فلسفہ سے آراستہ فرمایا۔ آپ کی آمد اس علاقے کی فلکی تاریخ میں ایک تینے باب  
کا اضافہ کرتی ہوئی معلوم ہوتی ہے۔

حضرت شاہ کی تاریخ ولادت اور کشتوار میں آپ کی آمد کے بارے میں تواریخی  
تذکرے ہمہ زبان نظر نہیں آتے۔ "کشیر" (KASHIIR) کے مؤلف ڈاکٹر صوفی غلام محی الدین  
کے بیان کے مطابق آپ سنتھاء مطابق ۱۵۵۶ء میں بغداد میں پیدا ہوئے اور شاہ  
جہاں کے آخری دور حکومت میں سندھ سے آگرہ، پھر دہلی پہنچے اور وہاں سے اپنے چار  
رفقاں۔ درویش محمد، شاہ ابیدال، سید ہبہار الدین ساماںی اور یار محمد کے ساتھ ۱۵۷۰ء  
مطلوب ۱۴۶۷ء میں لعبہ ۱۵۷۱ء کو آپ کا سال ولادت قرار دیتے ہیں۔ حضرت شاہ فرید الدین  
 قادری بغداد میں پیدا ہوئے۔ آپ کے والد سید غلام مصطفیٰ ایک عالم بیکمال بتائے جاتے  
ہیں، جو نبیاد کے اکابرین میں شمار کئے جاتے تھے۔ خاندانی روایات کے مطابق شاہ صاحب  
نے بچپن ہی میں کلامِ الہی کو حفظ کیا اور سن بلوغ کو پہنچنے کے ساتھ ساتھ علوم دینیہ کی تحصیل  
مکمل کی۔ آپ بغداد سے مدینہ تشریف لے گئے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے روضہ اطہری کی زیارت  
کا شرف حاصل کیا۔ مدینہ متورہ میں آپ کو سرکردہ مشائخ اور صوفیا برکات میں سے گفت و شنید کا  
موقعہ ملا اور آپ پر روحانی بصیرت کے روزو اسرار منکشف ہونے لگے۔ مدینہ سے آپ کا معلمہ  
تشریف لے گئے، جہاں پر آپ کی ملاقات شیخ جلال الدین عربی سے ہوئی جو اپنے وقت کے  
مشہور عالم اور خدا رسیدہ بزرگ تھے۔ شیخ موصوف کی نظرِ اتفاقات سے آپ کی روحانی  
ترتیبیت میں اور بھی اضافہ ہو گیا۔ مگر مکرمہ سے آپ تشریف لے گئے اور مصر کے اس وقت کے  
مُجتہد العصر حضرت شیخ محی الدین قادری المصری کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ انہوں نے

آپ کو سلسلہ قادریہ پر سختی کے ساتھ کار بند رہنے کی ترغیب دی جس کے نتیجے میں آپ اپنی روحانی منازل کو اور بھی زیادہ سرعت کے ساتھ طے کرنے لگے۔ مصر سے آپ پھر انپے وطن مالوف بعدرا و تشریف لے گئے۔ کہا جاتا ہے کہ مصر میں ہی آپ کو ہندوستان کی سر زمین کی طرف جا کر تبلیغِ دین کے لئے رخت سفر باندھنے کا اشارہ مل چکا تھا۔ اس طرح سے آپ نے بعدرا سے ہندوستان کا رُخ اختیار کیا۔ آپ اپنی مسافت کے پہلے ہی پڑاو پر تھے کہ ایک نوجوان آپ سے متعارف ہوا جو بعدرا سے تجارت کی غرض سے سندھ کی طرف آ رہا تھا۔ جب آس کی ملاقات شاہ صاحب سے ہو گئی اور وہ شاہ صاحب کے مشن کے بارے میں آگاہ ہوا تو اس نے اپنا سارا مال تجارت شاہ صاحب کے قدموں پر رکھ دیا اور حلقہ بیوشِ اسلام ہو کر آپ کے ساتھ چل پڑا۔ آپ نے اس نوجوان کا نام درویش محمد رکھا۔ وہ شاہ صاحب کی خدمت گزاری میں رہا اور اس نے شاہ صاحب کا پہلا خلیفہ ہونے کا شرف حاصل ہوا۔ بعدرا سے آپ سندھ پہنچے۔ ہیاں پر آپ نے ایک جگہ پر ایک سائیں کو دیکھا جو دریا کے کنارے بیٹھا ہے نوشی میں مست تھا۔ جب شاہ صاحب کی نظر اس پر پڑی تو اسکے دل کی کیفیت ہی بدمل گئی اور توہیر کے شاہ صاحب کے حلقہ ارادت میں شامل ہو گیا۔ شاہ صاحب نے اس کو ابدال شاہ کے نام سے نوازا اور وہ بھی آپ کے کاروان کیسا تھا شاملِ سفر ہوا۔ ان کا مقبرہ اب کشتواری سے دو میل کے فاصلے پر موجود ڈولگی میں واقع ہے۔ سندھ میں مختصر سے قیام کے بعد آپ اگرہ پہنچے اور ایک خدا رسیدہ بزرگ سید بہاؤ الدین ساماںی سے ملاقی ہوئے۔ وہ بھی آپ کے روحانی جلال سے مستائز ہو کر آپ کے حلقہ ارادت میں اکرشامل کاروان ہو گئے۔ ان کا مقبرہ کشتواری میں خالقاہ شاہ صاحب کے صحن میں واقع ہے۔ آپ کے چوتھے خلیفہ یا مرشد جو پانی پت کے رہنے والے تھے آپ کی نظرِ حرم سے فیضِ بہو کو نہ فرامیں جل عالم کا نکتہ مارا ہو گئے تو وہ آپ کی

سرپرستی میں کشوار اٹک آپ کے ہمراہ آئے اور وہیں پر مدفون ہیں۔

حضرت شاہ فرید الدین مغل بادشاہ، شاہ جہاں کے آخری دور حکومت میں دہلی تشریف لاتے۔ یہاں پر آپ کوشابی دربار کی طرف سے کافی احترام کیا گیا اور دہلی میں سکونت کرنے کی پیش کش کی گئی۔ چنانچہ آپ کے پیش نظر دور دراز علاقوں تک دینِ اسلام کی روشنی پہنچانے کا مقصد تھا۔ اس لئے وہ دہلی میں مستقل قیام کے لئے آمادہ ہوئے۔ دہلی میں آپ نے زاہدہ بی بی نام کی ایک نیک سیرت خاتون سے نکاح کیا اور اس کا نام بدل کر شہزادہ بی بی رکھا جس کے بطن سے آگے جل کر دو فرزندان سعید حضرت اسرار الدین اور حضرت انوار الدین تولد ہوتے۔ روضۃ العارفین ملکوکہ حضرت صاحبزادہ صاحبان فتح کدل سرینگر میں زاہدہ بی بی کا شجرہ نسب امام ربیانی شیخ عبدالقادر جملانی سے ملتا ہوا ظاہر کیا گیا ہے۔

دہلی میں کچھ عرصہ قیام فرمائے کے بعد آپ براستہ سیالکوٹ جموں پہنچ گئے اور وہاں سے ریاسی اور ادناس کے علاقہ جات سے ہوتے ہوئے ڈینگ ٹبل بہنچ گئے۔ دورانِ سفر اپنے روحانی کمال سے متأثر ہو کر بہت سے لوگ دائرہ اسلام میں آتے گئے۔ ڈینگ ٹبل میں شاہزادہ نے قلیل عرصہ قیام فرمایا۔ یہاں کے ایک تیس لشکر رائے کی صاحبزادی آپ کے زید و تقویٰ کو دیکھ کر کافی متأثر ہو گئی اور آپ سے شادی کر لی۔ شاہ صاحب نے اس کا نام رون دل آرام رکھا اور اپنا ہمراہ کا ب بنایا۔ کہا جاتا ہے کہ لشکر رائے خود بھی مُشرف بر اسلام ہوا۔ ڈینگ ٹبل سے آپ براستہ رام بن راحب گڑھ کے علاقے سے ہوتے ہوئے دو دہنچ گئے اور دو دہنے کے اوپر نگری گاؤں میں ایک خالی جگہ پر قیام فرمایا، یہاں آج بھی آپ کے نام پر ایک زیارت گاہ موجود ہے۔ یہاں پر آپ نے تقریباً دس سال تک قیام فرمایا اور تبلیغ دین کا کام جاری رکھا جس کے نتیجے میں بہت سے غیر مسلم مُشرف بر اسلام ہوتے۔ موضع نگری

کانہبی دار جو غیر مسلم تھا وہ بھی حلقہ بگوش اسلام ہوا اور اس نے اپنی بیٹی جس کا نام ملاحظت تھا، شاہ صاحب کو نکاح میں دینے کی پیش کش کی۔ شاہ صاحب نے نو مسلم نہبی دار کا نام نور علی رکھا اور مائی ملاحظت کو اسلامی شریعت کے مطابق رشتہ ازدواج میں قبول کیا۔ ڈودھ قصبے کو آپ کے درود مسعود کے حوالے سے فرید آباد کے نام سے بھی یاد کیا جانے لگا اور آج بھی اس نام پر یہاں کئی تعلیمی ادارے اور ادیٰ ترتیبیں موجود ہیں۔ فرید آباد سے آپ سیدھوں کے راستے، طھا کرانی کے علاقے سے ہوتے ہوئے کوڑی کے مقام پر منہجے جہاں دریائے واڑوں کے علاقے کو پار کرنا مطلوب تھا۔ لیکن یہاں اس پل پر متعدد راجکشتوار طے کے پہرے داروں نے پل پر گذرنے سے منع کیا۔ کہا جاتا ہے کہ اس موقع پر شاہ صاحب نے اپنے ہمسفر حلفاء کو تنکھیں بند کرنے کو کہا اور دوسرے لمحے وہ سب لوگ دریا کے دوسرے کنارے پر پہنچ چکے تھے۔ اس کے بعد بھنڈار کوٹ کے مقام پر بھی ایسا ہیما واقعہ پیش آیا اور یہاں پر شاہ صاحب نے حیرت انگیز طور پر دریا عبور کیا۔ کشف و کرامات کے ان واقعات کا خوب چرچا ہونے لگا۔ بھنڈار کوٹ سے آپ کشتوار پہنچے۔ کشتوار کو ان ایام میں بوط ہنگری کے نام سے بھی موسوم کیا جاتا تھا۔ مرحوم عشرت کے مطابق آپ ۱۴۶۸ھ میں کشتوار پہنچے۔ کشتوار ان دونوں میں ایک آزاد اور خود مختار ریاست تھی جس کی آبادی تقریباً چار ہزار کے قریب تھی اور راجہ جے سنگھ یہاں کا ولی ریاست تھا۔ شاہ صاحب کشتوار میں اپنے رُفقاء کے ہمراہ وارد ہوئے تو لوگ آپ کے اخلاق و کردار کو دیکھ کر اور آپ کے اثرات رہائش گاہ تعمیر کی جس میں شاہ صاحب نے مستقل سکونت اختیار کی اور یہ عمارت آج آستین بیان یاد بود جو دیوار کا نام سے موسوم ہے۔ راجہ جے سنگھ کے نام تھا۔

آپ کا بیٹا کیرت سنگھ ۱۸۴۶ء میں تخت نشین ہوا اور شاہ صاحب کی سعی جمیل کی بدولت  
حلقة بگوش اسلام ہوا۔ کہا جاتا ہے کہ شاہ صاحب ۱۸۴۶ء میں نو مسلم راجہ کے ہمراہ  
او زنگ زیب عالمگیر کے دربار میں پہنچے تو شہنشاہ نے ان کی عزت افزائی کی اور کیرت سنگھ  
کا نام بدل کر سعادت خان رکھا۔

راجہ کے مسلمان بننے کے بعد یہاں کے عوام پر بھی کافی اشر طڑا اور لوگ بڑی تعداد  
میں دائرہ اسلام میں آنے لگے اور اس طرح سے کشتوارڈ کو تبلیغ دین کے لئے مرکزی یونیورسٹی  
حاصل ہو گئی۔ لوگ یہاں کے دور راز مقامات سے آگر حاضری دینے لگے اور اصلاح و  
رہبیری پانے لگے۔ اس کے علاوہ آپ نے کچھ مبلغین کو بھی یہاں کے دور پار والے علاقوں  
میں تبلیغ دین کے لئے متعین فرمایا اور اس طرح سے یہاں پر اسلام کا حلقة اشروع تر  
ہونے لگا۔ تبلیغی کام سے قدرے فراغت حاصل کرنے کے بعد آپ نے اپنے خلفاء  
حضرت شاہ ایدال اور درویش محمد کو ولی روانہ کیا اور اپنی نزدیک شہزادہ بی بی کو کشتوارڈ  
پہنچانے کا حکم دیا۔ دونوں حضرات نے حکم کی تعمیل کی اور شہزادہ بی بی کو اپنے خاص دارالولا  
کے ہمراہ کشتوارڈ پہنچایا گیا۔

شاہ صاحبؒ کے تین صاحبزادے ہوتے۔ شہزادہ بی بی کشتوارڈ بہنچی تو یہاں  
پر آپ کے ڈھائی سال کے قیام کے بعد آپ کے لطفن سے ایک فرزند سعید پیدا ہوا جس کا  
نام اسرار الدین رکھا گیا جو شاہ صاحب کے بڑے فرزند تھے۔ حضرت سید اسرار الدین نے  
ادرزاد ولی تھے۔ آپ نے بہت ہی کم عمری میں ایسے کشف و کرامات کا اظہار کیا کہ لوگ  
ان کے رو جانی جلال سے بیج متأثر ہونے لگے اور بہت سارے لوگ اسلام قبول کرنے  
لگے۔ دیوار کو شیر کے سچھے دوڑا۔ مردہ رڑ کے کوزنہ کر دینا اور کوڑی کے بیمار کو ٹھیک  
کرنا۔ اونچھہ آپ کی مشهور کرامات میں سے ہیں۔ آپ کی حاضر سے قتل از وقت کشف کرامات

کاظماہ کرنا، آپ کے والد ماجد حضرت شاہ فرید الدین کو پسند نہ آیا۔ آپ نے بارگاہِ الہی میں دعا فرمائی کہ وہ صاحبزادے کو اپنے پاس بُلائے اور ایسا ہی ہوا۔

روایت ہے کہ جب سید اسرار الدین نے ایک مردہ لڑکے کو زندہ کیا تو یہ خبر شاہ صاحب تک پہنچ گئی۔ آپ کو یہ بات ناگوار گزرا اور اس کو شریعت کی حدود میں تجاوز کے مترادف سمجھا۔ آپ نے سید اسرار الدین کو اپنے پاس بُلایا اور آپ کے سامنے ایک پانی کا پیالہ رکھ کر آپ کو یہ پانی پینے کا حکم دیا۔ آپ نے پانی پینے سے انکار کیا۔ لیکن جب شاہ صاحب نے دو بارہ ارشاد فرمایا کہ یہ آپ کے والد کا حکم ہے۔ تب حضرت اسرار الدین نے حکم کی عدولی نہ کرتے ہوئے پیالہ ہاتھ میں اٹھایا اور پانی پیا۔ اور اسی کے ساتھ ایک چادر منہ پر ڈھانپ کر واصل بحق ہو گئے۔ اس وقت آپ کی عمر صرف اٹھاڑہ برس تھی۔ آپ کا روضہ شریعت پھونگان میدان کے ایک کنارے پر ہے جہاں پر ہر سال کتنکی ۵۰ تاریخ کو آپ کی یاد میں ایک شاندار عرس منایا جاتا ہے۔ اور ضلع ڈوڈہ میں یہ دن سرکاری تعطیل کا دن ہوتا ہے۔

حضرت اسرار الدین کی رحلت کے ڈھانپ سال بعد ماتی ملاحت کے بطن سے سید انصار الدین تولد ہوتے۔ آپ بارہ سال تک کشوار میں ابو القاسم نامی عالم دین کی تربیت میں رہے اور پھر کشمیر روانہ ہو گئے۔ دریں اتنا شاہ صاحب کا تیسرا فرزند شہزادہ بنی بی کے بطن سے پیدا ہوا جس کا نام سید انوار الدین رکھا گیا۔ لیکن یہ گل نوبیہ اڑھائی سال کے بعد ہی اللہ کو پیارا ہو گیا۔

حضرت سید انصار الدین نے جب کشمیر میں اپنے چھوٹے بھائی کی رحلت کی خبر سنی تو آپ کشمیر سے کشوار چلے آتے اور یہاں پر کچھ عرصہ قیام کرنے کے بعد اپنے والد کو خوف کھاتا ہوئے بلکہ علی کو حصہ اسرار الدین کی تربیت میں بھجو۔ یہاں سے

آپ سید ہے چل کر مکہ شریف پہنچے اور فرضیہ حج ادا کیا۔ کافی عرصہ تک بلا دا اسلامیہ  
کی سیر و سیاحت کے بعد پھر اپنے والد کی خدمت میں کشتوار پہنچے۔ شاہ صاحب نے  
آپ کو مزید روحانی تربیت سے نوازا اور اپنا خلیفہ اول بننے کا شرف بخشا۔ شاہ صاحب  
کے وصال کے بعد آپ نے تقریباً چالائیں سال تک تبلیغ دین کا کام کیا۔ آپ کی فعال  
شخصیت کی بدولت ہی ضلع قلعہ کے دور دراز علاقوں تک اسلام کی روشنی پہنچ گئی۔  
کشتوار سے آپ پھر کشمیر چلے گئے کاونٹھلماں العارفین حضرت شیخ حمزہ کے آستانے  
پر سو سال تک مقیم رہنے کے بعد پیشہ برس گئی عمر میں وہیں واصل بحق ہو گئے۔ روایت  
ہے کہ راجہ کیرت سنگھ کو آپ کی رحلت کے بارے میں کچھ اشارے ملے اور یہی حکم ہوا کہ  
آپ کے جسد پاک کو کشتوار پہنچایا جائے۔ راجہ نے اپنے اہل کار کشمیر و لانکہ اور وہاں  
پر حضرت اخیار الدین کے مرید خان شاہ کی مدد سے آپ کے جسد مبارک کو کشمیر سے  
کشتوار پہنچایا اور آپ کی والدہ مائی ملاححت کے مشورہ کے مطابق آپ کو خالقہ بریج  
کی بیرونی بسیحک گاہ میں سپرد خاک کیا گیا۔ آپ کا عرض ہر سال سات پھاگن کو منیا  
جائتا ہے۔

حضرت شاہ فرید الدین بخاری کی ذاتِ با برکت کے ساتھ کئی ایک کلامات  
والبستہ ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ ایک بار جب کشتوار میں پے در پے بھونچاں آنے لگے راجہ  
پر لیشان ہوا اور آخر کار شاہ صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا۔ شاہ صاحب نے دعا  
فرمانی اور اس کے بعد بھونچاں آنے بند ہو گئے۔ اسی طرح سے یہ کہ ایک بار آپ  
نے ایک نایمنا شخص کی آنکھوں پر اپنا دستِ شفقت پھیر لیا اور اس کی آنکھوں میں  
بصرات پھر سے لوٹ آئی۔ آپ کے کئی اقوال مشہور ہیں۔ مثلاً یہ کہ:

“چے طالب کو مردانہ وال محبت کے کوچے میں ثابت قدم رہنا چاہیے۔”

۔۔۔ شیخ وہ ہے جو شریعت کے لباس سے ملتبس ہوا اور اس کا باطن طریقت کے انوار سے پیراستہ ہو۔

حضرت شاہ عہد بعمر اکیاسی سال واصل بحق ہوتے۔ کئی موئین نے ۲۳۴ءے اور ۲۴۰ءے کو آپ کا سالِ وصال ظاہر کیا ہے۔ آپ کا مرقد پر انوار کشتوار کے مرکز میں واقع ہے جسے آستان بالا یادربار فریدیہ کے نام سے بھی موسوم کیا جاتا ہے۔ آپ کے روضہ مبارک کے قریب ہی پہلو میں آپ کے چھوٹے فرزند سید انوار الدین مدفن ہیں۔ مقبرہ کے باہر کے کمرے میں حضرت اخیار الدین کا روضہ پاک ہے، جن کے جسد کو کشمیر سے بہاں منتقل کیا گیا تھا۔ حضرت شاہ کے تین احباب درویش محمد، یار محمد اور سید بہاء الدین ساماںی بھی دربار فریدیہ کے صحن میں مدفون ہیں، جبکہ چوتھے ساتھی شاہ عبدال موضعِ دوگہ میں سپرد خاک ہیں۔

خانقاہ فریدیہ میں حضرت شاہ کے کچھ تبرکات محفوظ ہیں۔ ان میں شاہ صاحب کا عامہ، ایک عصا، کچھ ملعوبات، ایک مہر، کچھ کھلا اور ایک شمشیر شامل ہے۔ بہاں پر ہر سال رہار کو آپ کی یاد میں ایک عرس منایا جاتا ہے۔ اس موقع پر ان تبرکات کی زیارت کرتی جاتی ہے، جن کو دیکھ کر حضرت شاہ کی سادہ زندگی، بلند خیالی اور شجاعت کے بارے میں اشارے ملتے ہیں۔ اس عرس میں بلا حاط مذہب و ملت بہاں کے اطراف و اکناف سے آکر آپ کے عقیدہ تمند شرکت کرتے ہیں، آپ کے تین نذر لانہ عقیدت پیش کرتے ہیں اور ایصالِ ثواب کی دعائیں منگی جاتی ہیں۔

### ○ حضرت سید اسرار الدین

حضرت سید اسرار الدین بہت ہی کم عمر یکین پر جلال اور صاحبِ کمال ولی خدا گزر ہیں۔ بھپن ۱۷۵۰ء پر نجاشیت نگاری کا مظاہر کو کچھ بنی روحاں

عظمت کا اعتراف کروایا۔ مشائخ نگشیہ میں آپ کو ایک امتیازی حیثیت حاصل ہے۔  
 حضرت اسرار الدین علیہ کے قریب کشتوار ط میں تولد ہوتے۔ آپ کے والد ماجد  
 سلطان العارفین حضرت سید فرید الدین بغلادی جو خود بھی صاحبِ کشف و کرامات  
 تھے، بغلاد کے رہنے والے تھے اور قبلیہ دین کی خاطر بغلاد سے ہندوستان تشریف لائے  
 تھے۔ اپنی عمر کے آخری حصے میں حضرت شاہ نے کشتوار کو اپنا مسکن بنایا اور بیہاں کے  
 پورے علاقے کو اسلامی تعلیمات سے روشناس فرمایا۔ اسی دوران آپ کی نیک سیرت  
 بیوی شہزادہ بی بی کے لطف سے حضرت اسرار الدین ولی پیدا ہوتے۔ شہزادہ بی بی جن  
 کو شاہ صاحب کی پہلی بیوی ہونے کا شرف حاصل تھا، حضرت اسرار الدین کی ولادت  
 سے ڈھانی سال پہلے دہلی سے کشتوار منتقل ہو گئی تھیں۔ حضرت اسرار الدین کے والد ماجد  
 اور والدہ ماجدہ دونوں کا سلسلہ نسب قطب الاقطاب حضرت شیخ عبدالقادر جيلانی  
 سے ملتا ہے، جو دنیا کے اولوں اعظم اولیاء کرام میں شمار کئے جاتے ہیں۔

حضرت سید اسرار الدین پیدائشی طور پر منصب ولایت پر فراز تھے۔  
 آپ نے سچپن ہی سے غیر معمولی کشف و کمالات کا مظاہرہ کیا جسے بارے میں یہاں  
 طرح طرح کی روایات موجود ہیں۔ یا رحمد نے آپ کے بارے میں یوں لکھا ہے۔  
 ”ایک صاحبزادہ پیدا ہوا اور پیدا ہوتے ہی با تیس کرنے لگا۔

ہلال کی طرح اس کا نور اور حسن و سماں بڑھنے لگا۔ کشف و کرامات  
 ظاہر ہونے لگے۔ مُردوں کو زندہ کرتے اور دلوار کو چلتے۔ مُستقبل کی  
 خبریں دیتے۔ اس شہزادہ کا نام اسرار الدین رکھا تھا۔“

آپ کے کشف و کمالات کو دیکھ کر بیہاں کے مسلمان اور ہندو لوگ دونوں آپ کی  
 شان حلابی کے معرفت ہو گئے اور آپ کے سامنے کسی طرح کی گستاخی کرنے سے گزری کرنے

لگے۔ بہت سے غیر مسلم بھی آپ کو وکیہ کر دامنِ اسلام میں آگئے۔

کہا جاتا ہے کہ ایک بار ایک سادھو حضرت شاہ فرید الدین کے پاس کسی بات پر مناظرہ کرنے کے لئے شیر پر سوار ہو کر چلا گیا اور آپ کو اپنی روحانیت سے مرجوب کرنا چاہا۔ حضرت اسرار الدین کو اس بات کا علم ہو گیا تو انہوں نے شیر سوار سادھو کا تعاقب کرنا چاہا۔ لیکن آپ کے پاس سواری کا انتظام نہ تھا، آپ ایک دلوار پر سوار ہو گئے اور دلوار کو شیر کا تعاقب کرنے کا حکم دیا۔ کہا جاتا ہے کہ دلوار چلنے لگی اور شیر کو جالیا۔ حضرت اسرار کی ایسے واقعات کا پیشگی ذکر کرتے تھے جو دوسرے ہی دن واقع ہو جاتے تھے۔ اس طرح سے لوگ آپ کی ہربات پر خبیدگی کے ساتھ غور کیا کرتے تھے۔ آپ کے کشف و کمال کا راز اس وقت بالکل فاش ہو گیا جب آپ نے ایک ہندو لڑکے کو مرنے کے بعد زندہ کیا۔ روایت ہے کہ ایک دفعہ آپ کشتوار کے چوگان میدان میں ایک ہندو لڑکے کے ساتھ "لہ" کھیل رہے تھے۔ آپ کا مقابل (ہندو لڑکا) بازی ہار بیٹھا۔ چونکہ شام ہو چکی اس نے کھیل دوسرے دن پر اٹھا کر گھاگیا۔ اچانک ہی رات کو وہ ہندو لڑکا انتقال کر گیا۔ دوسرے دن جب اس کی ارتحی کو چوگان میدان کے بیچ سے اٹھا کر شمشان کی طرف لیا جا رہا تھا تو حضرت اسرار الدین میدان میں نمودار ہوئے اور ارتحی کو نیچے زمین پر رکھنے کا حکم دیا۔ چنانچہ لوگ آپ کی عارفانہ مستی سے باخبر تھے اور آپ کی بات کو طالنا نہیں چاہتے تھے، اس لئے ارتحی کو زمین پر رکھا گیا۔ اتنے میں آپ نے ہندو لڑکے کے کان میں آواز دی۔

"اٹھو! ہاری ہوئی بازی پوری کرو۔"

چنانچہ وہ یک لخت اٹھ کھڑا ہوا گویا وہ نیند سے بیدار ہو گیا اور شاہ صاحب کے ساتھ پھر سے کھیلنے لگا۔ اینی بازی لوری کرنے کے بعد وہ پھر سے اندھی نیند سو گیا۔

لوگ اس حیثت انگریز واقعہ کو دیکھ کر دم بخود رہ گئے۔ کہا جاتا ہے کہ جب آپ کے والد حضرت شاہ صاحب تک یہ خبر پہنچی، آپ کافی رنجیدہ خاطر ہو گئے اور حضرت اسرار الدین کی جانب سے قبل از وقت ایسی کرامات کا اظہار کرنے پسند نہیں فرمایا اور اس امر کو شریعت کے حدود میں تجاوز کرنے کے متراوف سمجھا۔ آپ نے اللہ تعالیٰ سے دعا فرمائی کہ اسرار الدین اب زیادہ دیر تک دنیا میں نہ رہیں اور ایسا ہی ہوا۔

کہا جاتا ہے کہ شاہ صاحب نے حضرت اسرار الدین کو اپنے پاس بلایا اور پرانی سے بھرا ہوا ایک پیالہ آپ کے سامنے رکھ کر آپ کو یہ پانی پینے کا حکم دیا۔ حضرت اسرار الدین اس رمز کو سمجھ گئے۔ انہوں نے پانی پینے سے بچ کچا ہٹ کی۔ تب شاہ صاحب نے دوبارہ یہ کہہ کر اصرار کیا کہ یہ آپ کے والد کا حکم ہے۔ پانی پی لیجئے۔ حضرت اسرار الدین نے حکم بجا لاتے ہوتے پانی کا پیالہ ہاتھ میں اٹھا کر پی لیا۔ اس کے ساتھ ہی آپ نے چادر اوڑھ دی اور اپنے تجویں حقیقی سے جاٹے۔ اس وقت آپ کی غر صرف اٹھا رہ برس کی تھی۔ آپ کا سال وصال ۲۵ اکتوبر ۱۹۵۴ء بتایا جاتا ہے۔ شجم الدین نے آپ کی تاریخ اخراج ۲۵ شبیان ۱۴۰۷ھ قرار دی ہے۔

آپ کا روضہ مبارک، کشتوار کے چٹلیں اور سربز و کشادہ میدان کے ایک کنارے پر ہے جہاں پر آپ کا آستانہ عالیہ تعمیر کیا گیا ہے۔ اس زیارت گاہ کو ”بونہ اسٹان“ (اسٹان پائیں) کے نام سے بھی موسوم کیا جاتا ہے جو اسٹان بالا کے عین مقابل ہے۔ کشتوار کے لوگ اس زیارت گاہ کا بہت احترام کرتے ہیں اور اسے بہت متبرک مانتے ہیں اور ان میں ہندو مسلمان دولوں فرقوں کے لوگ شامل ہیں۔ ۲۵ کٹک کوہ میں اس زیارت گاہ پر آپ کی شانِ عقیدت میں ایک شاندار عرس منایا جاتا ہے۔ جس میں ریاست اور بروں ریاست سے بھی عقیدہ تمند آکر آپ کے تینیں نذرانہ عقیدت پیش کرتے ہیں اور الیصالِ ثواب

کی دعائیں مانگتے ہیں۔

## ○ حضرت غلام شاہ بادشاہ

حضرت غلام علی شاہ المعروف حضرت بابا غلام شاہ بادشاہ ایک عارف یا اللہ ولی کامل گزرے ہیں۔ آپ بارہویں صدی ہجری میں صوبہ جموں کے شمال مغربی علاقے میں ایک برگزیدہ روحانی شخصیت کی حیثیت سے چھاتے رہے اور لوگوں کو روشنودہ بیانات سے روشناس فرماتے رہے۔ آپ کا روضہ مبارک قصبه تھنہ منڈی سے تقریباً آٹھ کلومیٹر دور شاہ بدرہ کی خوبصورت پہاڑیوں کی آنکوش میں ہے، جو ضلع راجوری کے صدر مقام سے تقریباً اٹھائیں کلومیٹر کے فاصلے پر ہے۔ یہ درگاہ بہت ہی متبرک مانی جاتی ہے۔ آپ کی روحانی اور دینی خدمات کے اثر و نفع ذکا اندازہ اس بات سے ہوتا ہے کہ آج بھی ہر سال تقریباً بیس لاکھ کے قریب عقیدتکنند اس درگاہ عالیہ پر حاضری دیتے ہیں اور روحانی سکون پاتے ہیں۔

یہ امر باعث تعجب ہے کہ اس جلیل المرتبہ ولی خدا اور داعی دین کے بارے میں یہاں کے تذکرہ زکار محبوعی طور پر لبستہ دکھائی دیتے ہیں۔ آپ کے بارے میں معلومات کا بیشتر مواد سینہ پر سینہ چلی آئی روایات کی صورت میں ہیں ابھی تک موجود ہے۔ رقم الحروف کو گذشتہ سال اس درگاہ عالیہ پر حاضری دینے کا شرف حاصل ہوا اور یہاں کے متعلقین درگاہ سے آپ کی حیاتِ بارکت کے بارے میں کچھ معلومات فراہم ہو گئیں۔

بتایا جاتا ہے کہ حضرت غلام شاہ بادشاہ <sup>لے ۱۵</sup>ھ میں ضلع راولپنڈی (پاکستان) کے سعید کیر وال تحصیل گوجرانوالہ کے علاقے میں پیدا ہوئے تھے۔ آپ کے والد بزرگوار کا نام اور اس شاہ اور والدہ کا نام غلام فاطمہ بتایا جاتا ہے۔ آپ کے والد سلسہ قادریہ سے تعلق رکھنے والے ایک صاحبِ کرامت بزرگ تھے جن کا مزار راولپنڈی میں ہے۔

آپ کے دادا سید ایاز اور آپ کے جدرا مجدد کا نام امام موسیٰ کاظمؑ بتایا جاتا ہے جن کا سلسلہ نسب حضرت علی کرم اللہ تعالیٰ وجوہہ سے ملتا ہے۔

آپ نے ابتدائی تربیت اپنے والد سے حاصل کی۔ اس کے بعد قرآن کریم کا درس حضرت مُلامصری سے حاصل کیا اور آگے چل کر امام بری شاہ الطیف کی صحبت میں رہ کر روحانی مدارج طے کر لئے۔ آپ مادرزاد ولی تھے اور عہد طفولیت سے ہی آپ سے کرامات ظاہر ہوئے تھیں۔ روایت ہے کہ ایک مرتبہ آپ کے والد نے آپ کو بکریوں کی رکھوالی کے لئے بھیجا دیا۔ آپ کھیں سو گئے اور اتنی دیر میں بکریاں ایک کسان کے کھیت میں گھس گئیں اور فصل کا صفائی کر دیا۔ جب آپ نیند سے بیدار ہوتے تو بکریوں کو کھیتوں سے ڈھوند کر لائے اور کھر پہنچا دیا۔ اتنی دیر میں کھیت کا مالک آپ کے والد کے پاس پہنچا اور نقصان رسانی کا معاوضہ مانگنے لگا۔ جب بابا غلام شاہ سے نقصان کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ کسان سے مخاطب ہو کر کہنے لگے کہ بکریوں نے بالکل کوئی نقصان نہیں کیا ہے۔ کافی لے دے کے بعد کسان نے آپ کے والد کو موقع ملاحظہ کرنے کیلئے کھیت پر پہنچا دیا۔ لیکن جب وہ کھیت میں پہنچ کر دیکھنے لگے تو فصل پوری کی پوری کھڑا ہتھی۔ کسان یہ دیکھ کر شرمندہ ہوا اور معافی مانگنے لگا۔ اس واقعہ سے بابا غلام شاہ کی روحانی طاقت کی بڑی مقبولیت ہو گئی۔ روایت ہے کہ اس واقعہ کے انکشاف کے بعد آپ کے والد یا مرشد نے آپ کو سعید کریوال سے سینہ درہ کی طرف ہجرت کرنے کا حکم دیا۔ آپ نے حکم کی تعییں کی اور عازم سفر ہوتے۔ لیکن آپ سینہ درہ کے محل و قوع سے ناواقف تھے۔ البتہ آپ کے مرشد نے آپ کو اس مقام کے بارے میں کچھ نشانیاں بتا دیں۔ آپ کریوال سے نور پور تشریف لے گئے۔ وہاں پر دو سال تک قیام کرنے کے بعد بانڈھی چیچاں پہنچے اور وہاں پر پانچ سال تک سکونت پذیر رہے۔ اس کے

بعد باندھیاں تشریف لے گئے۔ وہاں پر دو سال تک قیام کرنے کے بعد منزل کی تلاش میں "سینہ درہ" پونچھ پہنچ گئے اور ہمہاں پر ایک سال تک یادِ الہی میں مصروف رہے۔ اس کے بعد ڈنڈک (پونچھ) اور وہاں سے کالا بن چلے گئے۔ کہا جاتا ہے کہ کالا بن میں آپ بارہ سال تک عبادت و ریاضت میں مشغول رہے۔ پھر ڈنڈک (پونچھ) اور ہمہاں سے سینی مُرُن کوٹ پہنچے، جہاں وہ سال تک قیام کیا۔ مُرُن کوٹ سے نکل کر آپ دوایہ اور حیرتگلی سے ہوتے ہوئے موجودہ شاہدرہ شریف (حصنہ منڈی) پہنچے جہاں پر آپ کو وہ کام نشانیاں نظر آنے لگیں، جن کے باہر میں آپ کو ابتداء ہی میں اشارہ مل چکا تھا۔ شاہدرہ کی پہاڑیوں میں گھنے جنگل موجود تھے۔ آپ نے درخت کٹوا کر ایک جگہ صاف کروائی اور ہمیں پر مقیم ہو گئے۔ کئی لوگوں کا یہ کبھی کہنا ہے کہ آپ نے چالیس سال تک چکشی کی اور اس دوران عورت کا چہرہ تک نہیں دیکھا۔ شاہدرہ شریف پہنچ کر آپ ہمہن مصروف ریاضت رہے اور اس کے ساتھ ساتھ تبلیغ و نصیحت کا فریضہ بھی انجام دیتے رہے۔ لوگ آپ کے ایثار و عمل کو دیکھ کر آپ کے گرویدہ ہونے لگے۔ وہ آپ کی خدمت میں اگر اصلاح پانے لگے۔ آپ کے معتقدین کا حلقة روز بروز دیکھ ہونے لگا۔ کہا جاتا ہے کہ راجہ رنجیت سنگھ کی فوج کا ایک سپاہی ہس کا نام گلابو تھا، آپ کا بہت معتقد تھا۔ جب وہ ایک دن آپ کی خدمت میں حاضر ہوا تو شاہ صاحب نے اس کو یہ بشارت دی کہ گلابو! جاتو راجہ بنے گا۔ کہا جاتا ہے کہ اس واقعہ کے تھوڑے ہی عرصہ بعد رنجیت سنگھ نے کشیہ پر حملہ کیا اور وہاں کا ظالم راجہ اگرخان شکست کھا کر فرار ہو گیا۔ آخر کار اگرخان گلابو کے ہاتھوں گرفتار ہوا جس کے نتیجے میں راجہ نے خوش ہو کر گلابو کو سپہ سالار کے عہدے پر فائز کر دیا۔ اس کے بعد جب انگریزوں نے کشیہ کا علاقہ نجیب نگہ بھیت کیا تو یہ علاقہ گلابو نے

ہی خریداً جو مہاراجہ گلاب سنگھ کے نام سے والی ریاست بن گیا۔ حکومت کے ملتے ہی مہاراجہ گلاب سنگھ نے شاہدرہ کا نواحی علاقہ حضرت غلام شاہ بادشاہ کو بطور جاگیر نذر کیا۔

آپ کی خدمت میں بھوپالی حاضر ہو جاتا، آپ اس کو صوم و صلوٰۃ کی پابندی اور بعض وحدت سے باز رہنے کی تلقین کرتے۔ آپ کے فیضانِ تعلیم سے لوگ دینِ اسلام کے شیدائی ہونے لگے۔ روایت ہے کہ شاہدرہ سے پہلے جب آپ سرخ کوت میں مقیم تھے تو بیہاں پر ایک جوگی جادوگر رہا کرتا تھا، جس نے لوگوں میں یہ واسیمہ ڈال دیا تھا کہ اُس کی دعائے علاقے میں بارش ہو جاتی ہے اور فصلوں میں اضافہ ہوتا ہے۔ وہ اس بات کے لئے زمینداروں سے محصول بھی لیا کرتا تھا۔ حضرت بابا غلام شاہ کو یہ پتہ چلا تو آپ نے لوگوں کا یہ وہم بارش کے لئے دعامانگ کر دو رکیا۔ جب خوب بارش ہوئی تو ظاہر ہے کہ فصل بھی اچھی ہوئی۔ اس طرح جادوگر کا مکروفریب ٹوٹ گیا اور وہ بیمار ہو گیا۔ تب اُس نے شاہ صاحب سے معافی مانگی اور وہاں سے بھاگ نکلا۔ یہ بھی مشہور ہے کہ ایک بار پونچھ کے راجہ رسم راتے نے آپ کے ایک ہرید کسی غلط ہمی کی بنا پر قتل کروایا۔ شاہ صاحب کو اس واقعہ کا پتہ چلا تو بہت بہم ہو گئے اور حالتِ جلال میں کہنے لگے کہ ”میں پونچھ کو ڈبو دوں گا۔“

دریں اتنا ایک زبردست اور طویل زلزلہ آگیا اور پونچھ کا علاقہ لرز کے رہ گیا۔ بڑی دوں نے منٹ سماجت کی اور زلزلہ ستم کیا۔

حضرت بابا غلام شاہ بادشاہ ۱۲۲۶ھ میں واصل بھی ہوتے اور اپنے میک شاہدرہ شریف میں درفن ہوتے۔ یہ بھی روایت ہے کہ آپ نے اپنی حیات ہی کے

دوران ایک ملتانی صحاری سے جو خواب میں بابا شاہ کا اشارہ پا کر ملتان سے یہاں آیا تھا  
 مقبرہ تعمیر کروایا تھا۔ آپ کام مقبرہ شاہدرہ کی پرفضا پہاڑیوں کی آغوش میں ہے قریب  
 ہی ایک پہاڑی نالہ ہوتا ہے۔ مزار شریف کے عقب میں ایک مسجد شریف ہے، جہاں  
 نماز پنجگانہ باجماعت ادا ہوتی ہے۔ داتین جانب مہمان خانے بنے ہوتے ہیں، جو زائرین  
 کے طعام و قیام کے لئے وقف ہیں۔ سڑک سے اوپر زیارت شریف تک جانے کے لئے  
 سنگ مرمر کی ایک پختہ سڑک تعمیر کی گئی ہے، جس کے درمیان سے نہر زکالی گئی ہے۔ مزار شریف  
 سے پہلے ایک میدان اور اس کے آگے ایک ہال بننا ہوا ہے۔ میدان کے تھوڑا داتین جانب  
 گودام ہے، جہاں لنگر کا انوچ وغیرہ رکھا جاتا ہے۔ کہتے ہیں حضرت بابا بادشاہ یہاں پر  
 چکشی کرتے رہے۔ احاطہ درگاہ میں ایک سدابہار درخت ہے، جس میں بارہ ماہ بھل  
 لگے رہتے ہیں۔ کچھ لوگوں کا کہنا ہے کہ اس درخت کا بوطا شاہ صاحب اپنے ہمراہ لاتے تھے  
 اور کچھ لوگ یہ کہتے ہیں کہ شاہ صاحب کے لنگر خانے میں ایک گلی لکڑی جل رہی تھی جس  
 کا دھواں آپ کو ستارا تھا۔ آپ نے اسے چوہے سے نکال کر زمین میں پیورست کیا اور  
 اور سدابہار رہنے کا حکم دیا۔ تب سے یہ لکڑی سدابہار درخت میں تبدیل ہو گئی۔ کچھ  
 لوگوں کا یہ بھی عقیدہ ہے کہ اس درخت کے بچل کھانے سے بے اولاد صاحب اولاد  
 بن جاتے ہیں۔

اس زیارت شریف پر لنگر خانے کا ایک فیاضانہ انتظام ہے جو شاید سبی یہاں  
 ریاست کی کسی درگاہ میں ہو۔ یہ لنگر خانہ رات دن جاری رہتا ہے۔ عام ایام میں لنگر خانے  
 میں چار ہزار کے قریب مہمان ہوتے ہیں اور خاص موقعوں پر دس سے بارہ ہزار تک  
 مہمان لنگر خانے سے کھانا کھاتے ہیں۔ لنگر خانے میں متعدد ملازم بہت ہی خوش اخلاقی  
 کے ساتھ مہماںوں کی خاطر تو اضع کرتے ہیں۔ اس زیارت گاہ پر سال بھر عقیدت مندوں

کاتانہ بندھا رہتا ہے۔ زیارت شریف کے ارگرد ہر وقت عقیدت مند لوگ درود دعا اور الیصالِ ثواب کی دعائیں مانگتے ہیں اور اپنا ہدیہ عقیدت پیش کرتے ہیں۔ ہر سال لاکھوں کی تعداد میں ملک کے اطراف والکاف سے عقیدتمند ہیاں آگر روحانی اطمینان حاصل کرتے ہیں۔ حضرت غلام شاہ بادشاہؒ کی دینی خدمات پر مزینہ تحقیق و سنجھو کی ضرورت ہے جس کی ابھی تک بہت کمی رہی ہے۔

## ○ حضرت قطبِ عالم المعروف پیر مسٹھاؒ

حضرت قطبِ عالم پندرہویں صدی عیسوی میں ایران سے آئے ہوئے ایک صاحبِ کرامت ولی خدا بتائے جاتے ہیں جو عرفِ عام میں پیر مسٹھا کے لقب سے جاتے ہیں۔ آپ جہوں شہر میں آخری عمر نکل مقیم رہے۔ یہاں پر آپ نے اپنے اوتمندوں کا ایک وسیع حلقة پیدا کیا اور ان کو ماتل بہ اسلام کیا۔ آپ کے بارے میں دو طرح کی روایات مشہور ہیں۔ ایک یہ کہ آپ اپنے مریدوں سے زیادہ تر شکر اور گڑا قبول کرنا پسند کرتے تھے اور دوسرے یہ کہ آپ بہت خوش خلق اور شیریں بیان تھے جس کی بناء پر آپ کو پیر مسٹھا کے لقب سے نوازا گیا۔ اتنا ہی ہمیں بلکہ آپ جس محلہ میں سکونت پذیر رہے وہ اب بھی محلہ پیر مسٹھاؒ کے نام سے ہی مشہور ہے۔ یہاں کے تاریخی مواد حضرت قطبِ عالمؒ کی ولادت اور ابتدائی زندگی کے بارے میں زیادہ تر خاموش نظر آتے ہیں۔ لیکن کتنی تذکرہ نکار اس بات پر مسقق ہیں کہ آپ ایران کے شہر سبز وار سے تعلق رکھتے تھے اور پیر بزرگواری کے نام سے بھی بسا اوقات یاد کئے جاتے تھے۔ کہا جاتا ہے کہ سبز وار سے آپ لاہور پہنچنے پہنچنے اور وہاں کچھ عرصہ تک قیام کرنے کے بعد ۱۷۲ھ میں جہوں تشریف لائے۔ لاہور میں آپ کے ایک اور بھائی تھے جو فتح علی لاہوری کے نام سے مشہور ہوتے اور لاہور میں آپ کے مریدوں کا ایک بڑا حلقة تھا۔ کہا جاتا ہے کہ جب حضرت قطبِ عالم جہوں تشریف لائے

تو آپ کو یہ جگہ بہت پسند آئی اور آپ نے سبھیں پرستقل طور پر قیام کرنے کا ارادہ کیا۔ ہمیں پر آپ تھوڑے ہی عرصہ میں اپنے روشنی کمال کی بنائی پر لوگوں میں شہرت پا گئے۔ آپ کے بھائی فتح علی لاہوری نے لاہور سے اگر آپ کو واپس لے جانا چاہا۔ لیکن آپ جموں میں ہی مقیم رہنے پر پسند رہے۔ آخر کار دونوں کے درمیان ایک فیصلہ طے پایا کہ ایک شترنج کی بازی کھیلی جائے اور جو کبھی بازی جیت جائے گا، اس کی مرضی حاوی رہے گی۔ کہا جاتا ہے کہ بازی قطب عالم کے ہاتھ رہی۔ اس لئے آپ کے بھائی کو کبھی جموں میں ہی رہنے کے لئے رضامند ہونا پڑا۔ بلکہ خاندان کے وجود و مرے لوگ لاہور میں تھے، ان کو کبھی جموں ہی لایا گیا۔

روایت ہے کہ آپ کے قیام کے دوران جموں کے راجہ عجائب دیوی کی بیوی کسی لا علاج بیماری میں بنتا ہو گئی اور اس کے پینے کے لئے بہشتیوں (آپ رسالوں) کے ذریعے پیر کھوہ کے کنوں سے پانی منکوایا جاتا تھا۔ یہ کنوں محل سے دو کچھ فاصلے پر تھا اور بہشتیوں کو پانی لیکر پیر مٹھا کی جھونپڑی کے سامنے سے گزرنا پڑتا تھا۔ پیر بابا کو کبھی راجہ کی بیماری کا علم ہو گیا۔ جب ایک بہشتی کنوں سے پانی کا گھٹا لا کر بابا کے سامنے سے گزرنا تو بابا نے اس کے پانی کے گھٹے کو ہاتھ سے چھوپا دیا۔ بہشتی چھوت چھات کا قائل تھا۔ اس نے پانی چھٹ پھینک دیا اور دوسرا گھٹا بھکر لایا۔ بابا نے اس کو کبھی چھوپا دیا۔ کئی بار الہماں ہی ہوتا رہا۔ آخر کار بہشتی نے تنگ اگر بابا کا چھپوا ہوا پانی ہی محل میں پہنچا دیا۔ راجہ کی بیوی نے یہ پانی پی لیا اور پسند دونوں کے بعد ٹھیک ہو گئی۔ راجہ عجائب دیو اپنی بیوی کی تند رستی پر حیران ہو گیا۔ بہشتی نے پورا واقعہ سنایا۔ راجہ نے محسوس کیا کہ یہ بابا کی ہی کرامت کا نتیجہ ہے کہ اس کی بیوی تند رست ہو گئی اور وہ آپ کے عقیدت مندوں میں شاطی ہو گیا۔

کہا جاتا ہے کہ بابا کی روحانی مقبولیت میں روز بروز اضافہ ہونے لگا اور لوگ آپ کے حلقہ ارادت میں آ کر اسلام قبول کرنے لگے۔ خاص کر یہاں کے بہشتیوں کا پولہ خاندان بابا کا عقیدت مند ہو کر دامنِ اسلام میں آ گیا۔ یہاں کے ہندوؤں میں غلط فہمیاں ہونے لگیں اور انہوں نے یہ بات راجح تک پہنچائی۔ راجھ نے مشہور یوگی سدھ غریب ناٹھ کو بابا کے راستے میں رکاوٹ پیدا کرنے کے لئے کہا تاکہ وہ اپنے مشن کا پرچار نہ کر سکے۔ پیر مرتھا کو اس بات کا عالم ہوا تو وہ خود ہی غریب ناٹھ کے پاس گئے۔ دولوں نے ایک دوسرے کی روحانی قوت اور مقصود فکر کے بارے میں آگاہی حاصل کی، دولوں ایکدوسرے کا احترام کرنے لگے اور ایکدوسرے کے دوست ہو گئے۔ کہا جاتا ہے کہ ایک بار سدھ غریب ناٹھ نے بابا کو دعوت دی۔ بابا وہاں پہنچی تو سدھ غریب ناٹھ نے آپ کے ملینہ کے لئے شیر کی ایک کھال بچھادی۔ جو بھی بابا اس پر ملینہ تو سدھ غریب نے اپنی روحانی شکتی سے شیر کو زندہ کھڑا کر دیا تاکہ بابا درجائیں۔ لیکن بابا بھی کچھ کم نہ تھے۔ آپ نے اپنی روحانی قوت سے شیر کو کھوڑے کی طرح قابو کر لیا اور اس پر سوار رہے۔ بعد میں دولوں ایک دوسرے کی روحانی قوت کے معرف ہو گئے۔ یہ بھی روایت ہے کہ ایک بار لوگوں نے سدھ غریب ناٹھ کو ہوا میں اٹھتے ہوئے دیکھا۔ بابا کے مریدوں نے یہ بات بابا تک پہنچائی اور سدھ غریب کو بڑھا چڑھا کر پیش کیا۔ بابا نے سنتے ہی اپنا کھڑا اول ہوا میں اچھالا اور وہ بھی پرندے کی طرح ہوا میں اٹھنے لگا۔

حضرت قطب عالم پیر مرتھا کا سال و صال ۱۷۴۲ء بتایا جاتا ہے۔ آپ شیعہ مسلم کے تعلق رکھتے تھے۔ آپ کا مزار شریف جموں شہر کے ایک کونے پر واقع ہے۔ وہیں آپ کے بڑے بھائی فتح علی بھی مدفن ہیں۔ محرم کے ایام میں آپ کے مزار پر خصوصی تقریب منانی جاتی ہے۔ دش محرم کو یہاں سے علم نکالے جانتے ہیں جو کہ بلا تک جاتے

ہیں۔ آپ کے عقیدہ مندوں میں صرف اہل تشیعیہ ہی نہیں بلکہ سنتی بھی ہیں۔

## ○ پیر بابا بُدھن علی شاہ

بھول شہر سے دش کلومیٹر دور، ستواری کے مقام پر ہوائی اڈے کے احاطہ کے اندر پیر بُدھن علی شاہ کے نام کا ایک مزار شریف موجود ہے، جس کو پیران پیر فرید و حید عالم الدلک حضرت بابا بُدھن علی شاہ کے نام سے معنون کیا گیا ہے۔ مقامی لوگ اس زیارت کو بہت متبرک مانتے ہیں۔ یہ زیارت ”پیر بابا“ کے نام سے بھی معروف ہے۔ پیر بابا بُدھن علی شاہ کے حالاتِ زندگی کے بارے میں بہاں کے تاریخی تذکروں میں بعض اشاراتی حوالوں پر ہی اکتفا کیا گیا ہے۔ آپ کے بارے میں معلومات کا بیشتر موالوں کی روایات کی صورت میں ہی موجود ہے۔

آپ کا اصلی نام شمس الدین بتایا جاتا ہے۔ روایت ہے کہ آپ نے پانچ سو سال کی عمر پانچ تھی، مگر آپ نے جوز مانہ پایا اس میں اتنی طویل عمر کے لوگ نہیں رہے ہیں۔ اسلئے اصحابِ رلتے اس بات سے مستافق نہیں ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ طویل عمری کی بناء پر ہی آپ ”بُدھن شاہ“ کے لقب سے نوازا گیا۔ یہ بات بھی مشہور ہے کہ آپ کی بھوؤں کے بال اتنے لمبے تھے کہ جب آپ اپنی سے بات کرتے تو اپنے ہاتھ سے انہیں اوپر اٹھایا کرتے۔ اس سے اس بات کا اشارہ ملتا ہے کہ آپ نے بہت لمبی عمر پانچی ہو گی۔

کہا جاتا ہے کہ آپ لاہور شہر سے تقریباً چھیالیس کلومیٹر در تلوندی کے مقام پر پیدا ہوتے تھے جو سکھ مذہب کے بانی گورونانک دیو جی کا بھی جاتے پیدائش ہے اور یہ جگہ اب نہ کافہ صاحب کے نام سے مشہور ہے۔ گورونانک دیو جی آپ کے ہم عصر تھے جاتے ہیں اور آپ کے اور ان کے درمیان گھرے رو والط اور مراسم کا بھی ذکر کیا جاتا ہے۔ جو میں آپ کی آمد اور مزار شریف کے بارے میں بحور روایات مذکور ہیں ان میں خاصاً

اختلاف پایا جاتا ہے۔ کئی اصحاب کا کہنا ہے کہ آپ پندرہویں صدی عیسوی میں جموں آئے۔ جبکہ کچھ صاحب الرائے گیارہویں صدی کو ہی جموں میں آپ کی آمد کا زمانہ قرار دیتے ہیں

آپ بہت ہمی سادہ لباس پہنتے تھے۔ بکریاں پالنا آپ کا شغل تھا اور آپ صرف بکری کا دودھ پیتے تھے اور ساری عمر سبزی خور رہے۔ آپ کے کشف و کمالات میں یہ بات مشہور ہے کہ آپ اپنی بکریوں کو کھلا چھوڑ دیتے تھے اور شیر ان کی بکریوں کا کام کیا کرتا تھا۔ ایک روایت کے مطابق ایک بار گورونانک جی پیر بابا سے ملاقات کے لئے تشریف لے گئے۔ پیر بابا نے گورونانک جی سے فرمایا کہ ہمارے شیر بکریاں چلانے کے میں، کھینیں والپس آگر آپ کو اذیت نہ پہنچائیں۔ گورونانک جی نے جواب دیا کہ بعد شیر جنگل سے بکریوں کے سہراہ آگیا اور گورونانک جی کے آگے جھک گیا۔ پیر بابا نے حکم دیا کہ بکریوں کا دودھ گور و مہاراج کو پیش کیا جائے۔ چنانچہ بکریوں سے دودھ دوہ کر ایک کورے برتن میں گورو جی کو پیش کیا گیا۔ گورونانک نے دودھ نہیں پیا بلکہ یہ وعدہ دیا کہ وہ چھٹی پادشاہی میں یہ دودھ پیں گے اور تب تک یہ دودھ اپنے پاس بطور امانت رکھنے کے لئے کہہ دیا۔ پیر بابا نے کہا کہ یہ لمبا و قفسہ ہے اور اگر میں اتنی دیر تک جیا بھی تو آپ کی اس وقت کیا نشانی ہوگی۔ گورو جی نے جواب دیا کہ میں آپ کا دایاں انگوٹھا بکڑاں گا۔ روایت ہے کہ چھٹی پادشاہی میں شری ہرگوبند شاہجہ بابا کی خدمت میں پہنچ اور اپنی امانت طلب کی۔ بابا نے ثبوت طلب کیا تو گورو جی نے آپ کا انگوٹھا بکڑا لیا اور وعدہ یاد دلایا۔ اس وقت پیر بابا کافی بور ہے ہو چکے تھے آپ نے گورو جی کو اصلی روپ میں آئے کہا تو گورو جی اصلی روپ میں آئے اور دودھ

کا وہ پیالہ نوش کیا، جو ابھی تک تروتازہ تھا۔ اس روایت پر قین کرنا کہاں تک درست ہو گتا ہے، اس سے قطع نظر یہ بات اس سے ضرور اخذ ہوتی ہے کہ پیر بابا نے کافی لمبی عمر پائی تھی اور گورونانک حبی کے ساتھ آپ کے اچھے تعلقات رہے ہیں۔ خواجہ عبد الغنی گونی کا کہنا ہے

”پیر بدهن بابا علی شاہ عرب کے اُن اولین مبلغین میں سے تھے جو براعظتم ہندوستان سب سے پہلے تبلیغ کے لئے تشریف لائے آپ بچپن یہی سے مدد ہی، تلقی، پرہیزگار اور بلند کردار کے مالک تھے۔ غیر وغیرہ“

یہ تذکرہ انہوں نے میسور میں واقع بابا بدهن کی پہاڑ لوں اور تاریخ دکن کے حوالے سے قلمبند کیا ہے جس سے پیر بابا کے بارے میں مصدقہ معلومات اخذ کرنے میں قایم رہنمائی کے امکانات پیدا ہو جاتے ہیں۔ لیکن یہ حوالہ فی الحال مِن و عن تسلیم کرنا کافی نہیں ہے۔

کچھ لوگوں کا یہ خیال ہے کہ پیر بابا کا اصل مزار کرت پور میں واقع ہے، جہاں آپ کے مقبرے کے نزدیک ہی شیر اور بکری کی قبریں بھی ہیں، جنہیں بابا کے ارشاد کے مطابق دہلان دفن کیا گیا تھا۔ کہا جاتا ہے کہ بعد میں آپ کے مرید کرت پور سے آپ کے مزار کی مٹی جبوں لائے اور ستواری کے مقام پر اس مٹی کو دفن کر کے پیر بابا کے نام کا مقبرہ تعمیر کیا گیا۔ ایک ایسے ولی خدا کے بارے میں مفصل حالات کی جانکاری کا نہ ہونا در اصل ہماری حقیقی کی حست کوشی کا نتیجہ ہے جس کے بارے میں سمجھدگی سے کام کرنے کی ضرورت ہے۔ محض روایات کا سہارا لینا ہی کافی نہیں ہے۔

ستواری میں آپ کی یہ زیارت گاہ پہلے بھی مٹی سے بنائی گئی تھی اور بعد میں اسے پختہ کیا گیا۔ یہ سمجھی روایت ہے کہ اس کے اوپر کمی بار چھپت ڈالنے کی کوشش کی گئی۔ لیکن چھپت ہر بار گرفتی رہی جس سے یہ نتیجہ اخذ کیا گیا کہ آپ نے اپنے مقبرہ کے اوپر چھپت ڈالنا قبول نہ کیا۔ آپ کی اس زیارت گاہ کے اوپر سے جب ہمازیر و اوز کرتے ہیں تو ایک طرف

سے بچ کر نکلنے کی کوشش کرتے ہیں اور زیارت کے عین اوپر سے پرواز کرنا خلاف ادب خیال کرتے ہیں۔ یہ بھی عقیدہ رہا ہے کہ جو جہاڑا اسی درگاہ کے سید سے اوپر سے گزر جاتا ہے اُس کو کسی نکسی خرابی کا سامنا ہو جاتا ہے۔ چند برس پہلے جب ہواں اڈے کے رن وے کو بنایا جا رہا تھا تو اس کی زد میز زیارت کا ایک کونہ بھی آگیا۔ لیکن بعد میں لوگوں نے احتجاج کیا اور اس حصے کو چھوڑ دیا گیا۔

اسونج کے پہلے ہفتہ میں اس بزرگ کی یاد میں ہر سال یہاں ایک عُرس منایا جاتا ہے۔ مسلمانوں کے علاوہ یہاں کے ہندو بھی اس عُرس میں شریک ہو جاتے ہیں۔ ویسے بھی سال کے سال یہاں عقیدت مندوں کا تاثرا بندھار مہماں ہے خاص کر محبرات کو۔ آپ کے عقیدت مندوں میں ہندو مسلمان ہی نہیں بلکہ دیگر مذاہب کے لوگ بھی شامل ہیں۔

## ○ حضرت پیر روشن ولی شاہ

جموں شہر کے گٹ گیٹ کے آخری کونے پر حضرت پیر روشن ولی شاہ کے نام کا ایک مزار شریف موجود ہے جس کو زیارت گاہ روشن ولی شاہ کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے۔ مستطیل ناقا کا یہ مقبرہ ایک چبوترے پر بنایا گیا ہے جو کافی لمبا ہے۔ اس کے سرمنے کی جانب چھوٹے چھوٹے جراغ دلان بنے ہوتے ہیں، جن میں تقریباً ہر رات کو پرانع روشن کئے جاتے ہیں۔ مقبرہ بغیر کسی چھت کے ہے جس کے ارد گرد ایک دیوار کا احاطہ تعمیر کیا گیا ہے۔ باہم جانب ایک چھوٹی سی مسجد شریف ہے اور احاطہ کے باہر کچھ زمین بوس قبور بھی ہیں، جن کے بارے میں کوئی معلومات نہیں ہیں۔

حضرت پیر روشن شاہ ولی کا ذکر یہاں کے بیشتر تواریخی تذکروں میں پایا جاتا ہے جن میں کتاب نامہ راج درستی اور دو گردشی تایبات شامل ہیں۔ اس کے علاوہ کچھ عربی اور فارسی مخطوطات میں بھی آپ کے حوالے ملتے ہیں۔ آپ کا اصلی نام جلال الدین جمال

نورانی بتایا جاتا ہے۔ لیکن آپ اصلی نام کے بجائے پیر روشن شاہ ولیٰ کے نام سے مشہور ہیں اور آج بھی اسی نام سے جانتے جاتے ہیں۔ آپ کو پیر نوگزی (یعنی نوگزِ لمبا) کے نام سے بھی یاد کیا گیا ہے۔ لگتا ہے کہ یہ نام آپ کے مزار کی غیر معمولی لمبائی کے پیش نظر دیا گیا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ آپ کے چار بھائی تھے اور آپ سبھوں میں سب سے زیادہ دراز قد تھے۔ مذکور جماعت بالا مذکروں سے پتہ چلتا ہے کہ حضرت پیر روشن ولی کئی سو سال قبل جموں میں راجہ سرپلادھر کے دور حکومت میں تشریف لاتے۔ آپ نے راجہ سرپلادھر کی خدمت میں ایک عربی نسل کا گھوڑا پیش کیا اور راجہ کو عرب اور دیگر ممالک میں اشاعتِ اسلام کے بارے میں بتادیا اور یہ بھی لیتھن دلایا کہ مسلم فاتحین کے ذریعے جموں پر حملہ نہیں ہو گا۔ راجہ آپ کی گفتگوں کرخوش ہوا اور آپ کو جموں میں قیام کرنے کے لئے اجازت دی اور سہولیات بھی فراہم کر دیں۔ اس کے علاوہ آپ کا پیش کیا ہوا گھوڑا بھی قبول کر لیا۔

کمی محققین کا یہ بھی کہنا ہے کہ آپ مکہ معظّم سے تشریف لاتے تھے اور ابتدائی دور کے مسلمانوں میں سے تھے اور آپ کو صحابی ہونے کا شرف بھی حاصل تھا اور آپ حضرت اسماعیل<sup>ؑ</sup> کے بارہ مریدوں کے سلسلے سے تعلق رکھتے تھے جیکہ ڈاکٹر ظہرہ خالتوں کا خیال ہے کہ آپ ۱۲۴۷ء میں جموں تشریف لاتے ہیں۔ ان کا خیال اس قیاس پر مبنی ہے کہ محمد بن قاسم کے فتح سندھ سے پہلے مسلمان مبلغوں یا صوفیا نے ہندوستان کا رُخ نہیں کیا تھا۔ مذکور جماعت بالا نظریات میں پائے جانے والے اختلاف کے پیش نظر کوئی ستمتی رائے تو قائم نہیں کی جاسکتی۔ لیکن اگر آپ کے بیان سرپلادھر کے دور حکومت میں تشریف آوری کو صحیح مان لیا جائے تو پھر آپ کی بیان آمد کا زمانہ ساتویں صدی خلاف قیاس نہیں ہو سکتا۔

سماں کے لوگوں کو اس بزرگ دن کے ساتھ و المانہ تقدیت ہے۔ رواہت ہے کہ

آپ نے راجہ سرپلادھر سے یہ کہا تھا کہ مشکل کے وقت آپ یا آپ کے جانشین مزار پر چڑاغ جلایا کریں تو وہ مشکل حل ہو جایا کرے گی۔ یہ عقیدہ ابھی تک بدستور ہے۔ لوگ ہر جمادات کو یہاں پر چڑاغال کرتے ہیں جو، میں مسلمانوں کے علاوہ ہندو بھی شامل ہیں۔ آپ کے وصال سے متعلق روایت بھی خاصی دلچسپ ہے۔ کہا جاتا ہے کہ جب آپ کے وصال کا وقت قریب آیا تو آپ گھٹ کے مقام پر پہنچ کر لیٹ گئے اور اپنے جسم کے اوپر ایک چادر اور طھلی۔ جب آپ کے معتقدین نے دیکھا کہ آپ کافی عرصہ سے حرکت نہیں کر رہے ہیں تو انہوں نے چادر ہٹا کر دیکھا تو آپ اپنے محبوب حقیقی سے جاملے تھے۔ یہ خبر راجہ سرپلادھر تک پہنچی تو وہ فوراً یہاں پر پہنچ چاہا اور اسی جگہ پر آپ کا مزار تعمیر کرنے کا حکم دیا۔ پہلے یہ مزار مٹی اور پتھروں سے بنایا ہوا تھا۔ بعد ازاں مہاراجہ نبیر سنگھ کے درخواست میں اسے پختہ تعمیر کیا گیا۔

۱۸ وہ سبکو ہر سال آپ کے مزار پر آپ کی شانِ عقیدت میں ایک شاندار عُرس منایا جاتا ہے اور ایصالِ ثواب کیا جاتا ہے۔ صدیوں سے چلی آئی اس بزرگِ دین کے ساتھ لوگوں کی والہانہ عقیدت آپ کی روحانی عظمت کی ولیل ہے۔ لیکن آپ کی حیاتِ با برکت اور دینی خدمات کے بارے میں تحقیقی گوشے اب بھی لشنا طلب ہیں۔

## ○ حضرت بابا جیون شاہ

جمول شہر کے شہیدی چوک سے بائیں جانب چند قدم آگے چل کر بابا جیون شاہ نامی بزرگِ دین کا روضہ شریف موجود ہے۔ آپ ایک مست نگاہ اور پابندِ شریعت ولی اللہ گزرے ہیں جنہوں نے اپنے روحانی کمال کی بدولت یہاں پر اپنے ارادمندوں کا ایک وسیع حلقہ پیدا کیا اور ان کو دینِ اسلام کا مطیع بنادیا۔

حضرت بابا جیون شاہ سلطان (لکھنؤ) کے ضلع جھالا میں پیدا ہوتے

تھے۔ آپ کے والد کا نام گاما بتایا جاتا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ آپ اولیٰ عمر سے ہی تنہا پسند تھے۔ وہ برس کی عمر میں آپ پر روحانی کیفیات کا عالم طاری ہونے لگا اور آپ سیالکوٹ سے اکھنور (جموں) کی طرف چل دیئے اور یہاں پر گوشه نشین ہو کر چلہ کشتی کرنے لگے۔ اس دوران آپ کے ساتھ کچھ ایسے واقعات پیش آئے جن کی وجہ سے لوگ آپ کی روحانیت کے قائل ہو گئے اور آپ کے معتقد بن گئے۔ اکھنور سے آپ جموں چلے آتے جہاں آپ کی ایک بھتیجی رسمی بی بی رہا کرتی تھیں۔ یہ وہی جگہ ہے جہاں پر آج آپ کا روضہ شریف ہے۔ آپ نے اپنی بھتیجی کے پاس قیام کیا اور تا دم آخر اسی جگہ عبادت و ریاضت میں مشغول رہے۔ یہ محلہ بھی اب بابا جیون شاہ محلہ کے ہی نام سے جانا جاتا ہے۔

بابا جیون شاہ کی کرامت کے بارے میں کئی واقعات مشہور ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ ایک بار شاہ صاحب کسی مرید کے گھر بارے تھے جو دریائے توی کے پار تھا۔ آپ کے سہراہ آپ کی بھتیجی رسمی بی بی کے نومر لوپتے محمد شریف بھی تھے۔ جب شاہ صاحب دریا کے بیچ میں پہنچا اور پیچھے مڑ کر دیکھا تو محمد شریف کو ابھی کنارے پر ہی کھڑا پایا۔ پانی کا یہاں بہت تیز تھا اور دریا کو عبور کرنے سے ڈر رہا تھا۔ شاہ صاحب والپس لوٹے اور محمد شریف کا ہاتھ کپڑا کر اس کو دریا کے پار لے گئے۔ محمد شریف نے بعد میں گھر آکر بیان کیا کہ جب وہ دریا پار کرنے لگے تو دریا کا پانی شاہ صاحب کے گھنٹوں سے بھی بہت نیچے رہا۔ اس واقعہ سے آپ کی کرامات کا انکشاف ہونے لگا۔ اسی طرح سے کچھ عرصہ کے بعد شاہ صاحب کی کرامت کا ایک اور واقعہ پیش آیا۔ کہا جاتا ہے کہ ایک روز شاہ صاحب نے تمام کپڑے اُتار پھینکے اور اپنے تکلیف کے صحن میں موجود ایک درخت کے ساتھ لیٹ گئے اور درخت کے تنہے کو لان فوکل ہے۔ اسی تھام کردن و نور سے

چلانے لگے۔ ”بچاؤ! بچاؤ! نہیں تو یہ جہاڑ دوب جائے گا۔“ اور تھوڑی دیر درخت سے الگ ہو کر بیٹھ گئے۔ گویا بہت تحفے ہوتے تھے اور کہنے لگے۔ لا واب سونے کے کڑے اور اسی کے ساتھ حالاتِ ہوش میں آگئے اور کپڑے پہن کر اپنے تکنیہ پر بیٹھ گئے۔ کہا جاتا ہے کہ اس واقعہ کے کچھ عرصہ بعد ہی ایک تاجر آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور آپ کی خدمت میں سونے کے پانچ کڑے میشیں کہے لیکن شاہ صاحب بہت بہم ہو گئے اور چلانے لگے۔ ”ہمارا وعدہ پورا کرو۔“ تب تاجر نے کچھ نقدی رقم بھی میشیں کی اور شاہ صاحب کا غصہ ٹھنڈا ہو گیا۔ بعد میں جب تاجر سے پوچھا گیا کہ وہ کہاں سے آیا ہے۔ تو اس نے یہ احوال بتایا کہ وہ سمندری جہاڑ میں اپنا مال لے جا رہا تھا کہ اچانک سمندر میں طغیانی آگئی اور اس کو ڈوبنے کا خطرہ پیدا ہوا۔ اس نے دل ہی میں یہ نیت بازدھی کی کہ اگر آج کی بار اس کا مال سلامت رہا تو وہ کچھ نقدی رقم اور سونے کے کڑے بابا جیون شاہ کی خدمت میں ہدیتاً میشیں کرے گا۔ قدرتِ خداوندی سے اُس کا جہاڑ کنارے کی طرف لگ گیا اور اُس کا مال بچ گیا۔ نیز اُس نے یہ بھی کہا کہ اس کو جہاڑ میں کسی آدمی کا سایہ گھومتا ہو انظر آیا۔ مال فروخت کرتے ہی وہ بابا جیون شاہ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ تاجر حیران ہو کر رہ گیا جب شاہ صاحب نے اصرار کیا کہ ہمارا وعدہ پورا کرو۔ کیونکہ تاجر نے ابھی تک ہر سونے کے کڑے آپ کو میشیں کئے تھے۔ جبکہ اُس نے نقدی رقم دینے کا بھی وعدہ کیا تھا۔ بہر حال تاجر اپنی بھول پر شرمذہ ہوا۔

کہا جاتا ہے کہ آپ ایک عارفِ مت نگر تھے۔ اکثر چوغماں پہن کرتے تھے اور بھی بھی سارے کپڑے اتار پھینک دیتے تھے اور آپ پر جذبِ مستی کی کیفیت طاری ہو جاتی۔ کھانا کھانے کے زیادہ دلدار نہ تھے۔ اکثر چاٹے نوشی کرتے تھے اور زیادہ تر بھی طبکریوں کے پائے (کھروڑے) پکا کر کھاتے تھے۔ بیشتر وقت عمارت و ریاست میں مشغول رہا کرتے

آپ کے مُریدوں کا ایک بڑا حلقہ تھا۔ مہاراجہ پرتاپ سنگھ اور ان کے بھائی امر سنگھ بھی آپ کے کافی عقیدتمند سبائے جاتے ہیں۔ مہاراجہ نے آپ کے اخراجات کے لئے باضابطہ وظیفہ مقرر کر دکھا تھا اور کئی بار آپ کو راج محل میں کافی عزت و احترام کے ساتھ بھی دعوت دی گئی۔ ایک دعوت کے موقع پر مہاراجہ نے آپ کی خدمت میں ایک کشمیری شال اور چاندی کا بنایا ہوا حلقہ بھی پیش کیا۔ وہ قطعاً راضی بھیاں پر آپ کی زیارت گاہ ہے، آپ کے ایک خاص مُرید اللہ دینہ بانہمالی نے وقف کر دیا ہے۔ اللہ دینہ ایک صاحبِ ثروت اور اپنے کاروباری آمدی تھے اور بابا جیون شاہ عقیدت مند۔ اللہ دینہ بانہمالی کے پوتے غلام رسول شاہ ہیں کا کہنا ہے کہ چوبدری اللہ دینہ اپنی آمدی کا ایک بچو تھا جس کا حصہ تاجریات بابا جیون شاہ کی نذر کرتے رہے اور ہر سال وہ اس رقم سے آپ کی زیارت گاہ پر چڑھاوا پڑھاتے تھے اور خیرات وغیرہ کرتے تھے۔

بابا جیون شاہ ۱۹۰۵ء کو رحلت فرمائے۔ آپ کا مقبرہ ایک عمارت کی آنکوش میں ہے، جس کے چاروں کوںوں پر درمیانی درجے کے میانگھٹے ہیں۔ آپ کے روضہ شریف کے دائیں بائیں آپ کے برادرزادہ گلاب الدین، ان کے بھتیجے محمد شریف اور ایک مُرید بابا ولی شاہ کے مقبرے بھی موجود ہیں۔ اس زیارت کے ساتھ ایک بیٹھک بھی ہے۔ کہا جاتا ہے کہ بھیاں پر بیٹھ کر شاہ صاحب اپنے مُریدوں کی تربیت و اصلاح کیا کرتے تھے۔ بھیاں پر اب بھی آپ کے خاندان کے کچھ لوگ رہ رہے ہیں۔ بابا جیون شاہ کے کارومند آج بھی اس زیارت گاہ پر چرا غان کرتے رہتے ہیں اور دعائیں مانتے ہیں۔

## ○ حضرت میاں محمد ابراہیم بابا راہؒ

آپ کا اصلی نام میاں محمد ابراہیم تھا اور بابا راہؒ کے عرف سے جانے جاتے تھے۔ آپ کے والد عیالِ عالم ہیں پاکستان کی کائنات فوجیں طلبہ ترجات

ہیں۔ بابا راہ بچپن ہی سے روحانیت کی طرف مائل تھے۔ بیس برس کی عمر میں آپ ایک درلوشیں کامل جواہر شاہ کے حلقہ ارادت میں آگئے اور کچھ عرصہ ان کی خدمت میں رہ کر انکے ارشاد کے مطابق جموں کے لئے عازم سفر ہوئے۔ بیہاں پر آ کر آپ ایک جنگل میں بیٹھ گئے اور یادِ الہی میں مصروف رہنے لگے۔ رفتہ رفتہ لوگوں کو بیہاں آپ کے کشف و کمالات کا پتہ چلا اور آپ کی شہرت بڑھتی گئی۔ بیہاں تک کہ مہاراہ بہر پرتاپ سنگھ نفسِ نفیس آپ کی خدمت میں حاضری دینے لگا اور آپ کے نام پر کچھ اراضی وقف کرنے کے علاوہ آپ کے تکمیل تک ایک سڑک تعمیر کروائی۔ آپ کے بارے میں مشہور ہے کہ آپ نے تھوڑی جموں میں ایک آنہتاں پسند کو جو چاڑک خاندان سے تعلق رکھتا تھا اور ہچوت چھات کا زبردست عادی تھا، اپنے کمال بے تعصی سے متاثر کر دیا۔ وہ بے اولاد تھا اور اولاد حاصل کرنے کی عرض سے بابا کی خدمت میں حاضر ہوا تاکہ بابا سے اولاد کے لئے دعا فرمانے کی استدعا کریے۔ لیکن اس نے دل میں یہ ٹھان لی کہ وہ بابا کے پاس جا کر اُس کے گھرے کا پانی نہیں پہنچ سکا۔ دھوپ کی شدت میں جب وہ گھر سے نکلا تو بابا کے پاس پہنچنے پہنچتے اس کو بہت پیاس لکھی۔ ابھی وہ چند قدم کے فاصلے پر ہی تھا کہ وہ ایک درخت کے نیچے بیٹھ گیا۔ اچانک اس نے ایک جگہ سے پانی پھوٹتا ہوا پایا۔ وہ فوراً اس جگہ پر سینچا اور پیاس بجھا۔ اس کے بعد جب وہ بابا کے پاس حاضر ہوا تو بابا نے پہلی بات یہی کہ پانی خدا کا دیا ہوا ہے۔ اس میں ہچوت چھات کرنا لگتا ہے۔ آپ نے جو پانی پی لیا وہ ہمارے ہی گھرے کا پانی ہے۔ کہ پہنچتی شرمندہ ہوا۔ جب وہ واپس چلا گیا تو اس جگہ سے پانی غائب ہو چکا تھا، جہاں اس نے کچھ دیر پہلے پانی پیا تھا۔ کہا جاتا ہے کھوڑے ہی عرصے کے بعد اس کے لئے میں ایک لڑکا پیدا ہوا اور وہ آپ کے حلقہ ارادت میں آ کر آپ کا بے حد مقصد بن گیا۔ میاں بیوی نے لدھیانہ جا کر دو بھنسیں خریدیں اور بابا کی خدمت میں بطور نذرانہ پیش کر دیں۔

بایا ابراہیم جسمانی طور پر ایک نالتوال قسم کے بزرگ تھے۔ عام طور پر سفید  
پنجابی لباس اور سفید پکڑی پہنتے تھے اور جو کی روٹی کھایا کرتے تھے۔ بایا نے یہ وصیت  
کی سختی کر آپ کی قبر ساختہ نہ بنائی جاتے۔ لیکن بعد میں آپ کے مرید اور خلیفہ لدھانے اس  
قبر کو ساختہ بنوالیا۔ آپ بیسویں صدی کے پہلے یادوسرے عشرے میں انتقال کر گئے۔ آپ  
کا روضہ شریف باہر کھ فارست کے احاطہ میں موجود ہے اور اس کے قریب ایک چھوٹی  
سی مسجد ہے۔ یہاں جوں اور جولائی کے دوران ہر سال آپ کی یاد میں ایک عرس  
منایا جاتا ہے۔

### ○ پنج پیغمبر

رام نگر کے علاقہ میں دریائے توی کے کنارے ایک زیارت گاہ ہے جس کو  
پنج پیر کی زیارت گاہ کے نام سے جانا جاتا ہے۔ اس زیارت گاہ کو پانچ بزرگوں کے ساتھ  
منسوب کیا گیا ہے۔ کچھ اصحاب کا کہنا ہے کہ یہ پانچ بھائی تھے، جو رام نگر کے گھنے جنگلوں  
میں محبوبیت رہے ہیں۔ بعد ازاں مختلف اطراف کی طرف چل دیتے۔ ایک بھائی کلکتہ  
چلا گیا اور وہیں پر انتقال کر گیا، دوسرے کا انتقال باسوئی میں ہوا۔ تیسرا جوری اور  
چوتھا پارمنڈل میں انتقال کر گیا۔ ان بھائیوں کے نام تو نہیں بتائے گئے ہیں۔ الیتہ  
روایت ہے کہ ان کے بڑے بھائی نے مہاراجہ گلاب سنگھ کو خواب میں درشنا دیے اور راجہ  
کو یہ تنبیہ کی کہ وہ آپ کی جانب رات کو پاؤں کر کے سوتا ہے، ساتھ ہی ایک جگہ کی  
نشاندہی بھی کی اور وہاں پر کھدائی کرنے کا اشارہ بھی دیا۔ کہا جاتا ہے کہ راجہ نے دوسرے  
ہماروں فرما دیا جگہ کی کھدائی کروائی اور کھدائی کرتے وقت وہاں سے حیرت انگیز طور پر  
ایک جھپٹا پانچ نقارے ملے۔ بادشاہ نے اس جگہ پر ایک زیارت تعمیر کرائی اور  
الف شاہانہ کو اس جگہ کا مسولی بنادیا۔

## ○ حضرت پیر شہنشاہ ولیٰ

حضرت پیر شہنشاہ ولیٰ کے حالاتِ زندگی پوری طرح سے تودستیاب نہیں ہیں لیکن روایت ہے کہ یہ بزرگ تقریباً سارے صفات سو سال قبل یہاں تشریف لائے تھے اور تینیج دین کا کام کیا تھا۔ آپ کے نام پر جموں کے اساد محلہ میں ایک زیارت شریف موجود ہے جس کی تعمیر ان کے ایک عقیدت مند ایک پٹھان دوازاغ غوث محمد نے کی ہے۔ جو مہاراجہ پرتاپ سنگھ کے وقت میں اپنے کارہائے نامیاں کے طفیل اُساد غوث کا القب پاچ کا تھا اور ایک نیک سیرت بزرگ کی حیثیت سے یہاں مشہور رہا ہے۔ زیارت گاہ کا یقظواراضی مہاراجہ نے ہی وقف کر دیا ہے۔ اس بزرگ کی یاد میں ہر سال عرس منایا جاتا ہے۔

## ○ حضرت پیر محبت علی شاہ

جموں کے محلہ جولا کاہ میں پیر محبت علی شاہ کے نام کا ایک مزار شریف موجود ہے۔ مشہور ہے کہ یہ بزرگ دین کافی عرصہ تک محو عبادت رہے اور بعد میں یہیں پر رحلت فرمائکر پسرو خاک کئے گئے۔ روایت ہے کہ ایک بار ایک شخص بھوکافی بھوکا تھا، آپ کی خدمت میں اس لئے حاضر ہوا تاکہ آپ کی روحانی قوت کی آزمائش کرے۔ لیکن اس کے میٹھے ہی شاہ صاحب نے کوئی تقاضہ کے بغیر دونخالی ایضوں کو جوڑ لیا اور اس پر ایک برلن چڑھالیا اور اس شخص سے اصرار کرنے لگے کہ آپ بھوکے ہیں اور کیا کھانا پسند کریں گے۔ شخص مذکور نے پلاو کھانے کی خواہش ظاہر کی۔ پیر صاحب نے اس کے سامنے چولہے سے برلن اتارا اور اس میں پلاو تیار کیا۔ اس بزرگ کی تعظیم میں آج بھی یہاں چراغاں کیا جاتا ہے۔

## ○ حضرت غریب شاہ

(سانبہ جموں) میں حضرت غریب شاہ کے نام پر اس ولی خدا کا مقبرہ موجود ہے۔ کہا جاتا ہے کہ آنے ایک صوفی طریقت ولی خدا تھے اور عرصہ دراز تک سہار عبادت و ریاضت

کرنے کے بعد واصل بحق ہو گئے۔ آپ اپنی حیات کے دوران لوگوں کو رشد و بہلیات کی تلقین کرتے رہے اور غریب لوگوں کی پوشیدہ طور پر معاونت کرتے۔ ان کے معتقدین میں زیادہ ہندو شامل ہیں، جو آج بھی ان کے مقبرہ پر چڑا گان کرتے ہیں اور ہر چڑھاوا چڑھاتے ہیں۔ اس بزرگ کے تفصیلی حالات گو شہ مگنانی میں ہیں، جنہی بانیافت کی ضرورت ہے۔

### ○ حضرت سید پادشاہ

حضرت سید پادشاہ المعروف سعید صاحب ایک ولی باکمال بتائے جاتے ہیں جو تبلیغ دین کی غرض سے وادی کشمیر کے مختلف علاقوں کا دورہ کرنے کے بعد بھدرواہ تشریف لائے اور یہاں تبلیغی خدمات انجام دیتے رہے۔ بھدرواہ کے قلعہ میں آپ کے نام کی ایک زیارت شریف موجود ہے۔ آپ کے ہاں تین اولاد ہوتے۔ حضرت سید احمد حضرت سید غیاث الدین اور حضرت سید یوسف۔

حضرت سید غیاث الدین اپنے والد سے تربیت حاصل کرنے کے بعد علاقہ بھیسہ کے دورافتادہ پہاڑی علاقے میں دینی خدمات کے لئے چلتے گئے اور بعد ازاں ہیں وہیں مدفون ہوتے۔ حضرت سید احمد کے بھی تین فرزند ہوتے۔ سید سراج الدین سید مبارک اور سید غلام صاحب۔ سید سراج الدین نے قصبه بھدرواہ میں دینی درس و تدریس کا سلسلہ بھی شروع کیا اور بعد میں پچاس سی برس کی عمر میں ہمیں پرانقاں کر گئے اور بھدرواہ کے محلہ قلعہ میں مدفون ہوتے۔

### ○ حضرت سید شاہ ابوالحسن علی قاری

حضرت سید شاہ المعروف گندر صاحب سلسلہ قادریہ سے تعلق رکھنے والے ایک ولی خداگز رے ہیں۔ آپ کا سلسلہ نسب حضرت سخنی شاہ محمد فاضل خانیاری

سے ملتا ہوا بتایا جاتا ہے۔ آپ تسلیع دین کی خاطر بھدرواہ اور کشتوار کے علاقوں میں گھومتے رہے اور آخر کار ۳۰ صفر ۱۲۸۳ھ کو بھدرواہ میں انتقال کر گئے اور جل سکندر آباد میں مدفن ہوئے۔ جہاں پر آپ کے نام کی ایک خانقاہ تعمیر کی گئی۔ اس خانقاہ میں حضرت حضرت فاطمۃ الزہراؓ کی رداء مبارک، حضرت سیدنا ابو بکرؓ اور حضرت شیخ عبدالقادر جیلانیؒ کے موئے مبارک بھی رکھے گئے ہیں، جن کی زیارت یہاں پر آپ کے عرس کے موقع پر کرائی جاتی ہے۔ بھدرواہ میں ہی حضرت سائیں صدیقؒ، حضرت مولیٰ مودودؒ اور حضرت پھر نورؒ جیسے اولیاء رحمات کے مراقد بھی موجود ہیں۔

### ○ حضرت علی مردانؒ

جبوں میں دریائے توی کے کنارے یونیورسٹی کمپس کے متصل آپ کے نام پر ایک زیارت گاہ موجود ہے۔ کہا جاتا ہے کہ آپ ایک صوفی طریقت ولی تھے اور کافی عرصہ تک جبوں کے گرد و نواحی میں مختلف مقامات پر عبادت و ریاضت کرتے رہے۔ بعد ازاں آپ کے مُریدوں نے آپ کی رحلت کے بعد آپ کو یہاں دفن کیا اور آپ کا مقبرہ تعمیر کیا۔

### ○ پیر لکھدا تا صاحبؒ

آپ کا اصلی نام سید سلطان بتایا جاتا ہے۔ روایت ہے کہ ناگیہہ کے مقام پر روحانی تربیت حاصل کرنے کے بعد آپ پہلے وزیر آباد اور اس کے بعد دھران لف تشریف لے گئے۔ آپ ملٹان میں گورونانک دیوبھی سے بھی ملاقاتی ہوئے۔ جبوں شہر میں لکھدا تا بازار میں آپ کے نام کی زیارت گاہ موجود ہے اور اس کے متصل ایک مسجد بھی ہے۔ کئی محققین کا یہ بھی خیال ہے کہ آپ جبوں آئے ہی نہیں بلکہ سلطانیہ سلسلہ

کے لوگوں نے آپ کے نام پر جمبوں میں ایک زیارت گاہ تعمیر کر لی۔ اس بزرگ کے نام پر جمبوں کے اس بازار کا نام بھی لکھا دتا بازار رکھا گیا۔

صوبہ جمبوں میں بہت سے ایسے مقامات بھی ہیں جہاں کی زیارت گاہوں میں اولیاء کرام کے تبرکات رکھے گئے ہیں۔ ان میں خصوصیت کے ساتھ کراوہ بانہاں میں ایک زیارت گاہ ہے جہاں پر حضرت شیخ عبد القادر جیلانیؒ کے موئے مقدس، امام الاعظم حضرت ابوحنیفؓ کا کلاہِ مبارک اور حضرت امیر کبیر سید علی ہمدرانیؒ کے ہاتھ کا لکھا ہوا اور افتخاریہ کا قلمی نسخہ موجود ہے۔ اسی طرح سے پونچھ میں بھی حضرت شیخ عبد القادر جیلانیؒ کے موئے مقدس رکھے گئے ہیں جس سے اسی بات کا پتہ ہلتا ہے کہ بیہاں کے عوام میں ان حضرات کے بارے میں کس قدر عقیدت و احترام پایا جاتا ہے۔

منذکرہ بالا اولیاء کرام کے علاوہ بیہاں کے بہت سے علاقوں میں اور بھی بہت سارے اولیاء کرام کے نام ملتے ہیں، جنکے نام پر بیہاں کی زیارت گاہیں تعمیر کی گئی ہیں اور ان کے مقابر موجود ہیں، لیکن ان کے بارے میں مستند معلومات میر نہیں ہیں۔ ان حضرات میں حضرات شاہ عالمؒ (دیوگوں)، حضرت اللہ باب صاحبؒ، حضرت جبیب شاہؒ (چنلو بانہاں)، حضرت محمود صاحبؒ ڈولیگام (بانہاں) وغیرہ حضرات کے نام قابل ذکر ہیں۔ اس کے علاوہ اور بھی بہت سے مقامات ہیں، جہاں کی بزرگوں کے نام سنئے جاتے ہیں۔ یہ بھی ستم ظرفی ہی ہے کہ اولیاء کرام کے بارے میں زیادہ تر معلومات لوگ روایات پر مبنی ہیں اور ان حضرات کو ان کی علمی اور دینی خدمات کے تناظر میں پیش کرنے کے سجائے زیادہ تر ان کی کرامات کو ہی انجھارا گیا ہے۔ اس لئے ان حضرات کی خدمات کی بازیافت کے لئے حائل تک رسائی حاصل کرنے کی اشد ضرورت ہے۔



